
Perspektiven und Interventionsmöglichkeiten 
für rassismuskritische Jugend(bildungs-)arbeit 
im Kontext Flucht und Migration

BEGEGNUNGEN, 
BERÜHRUNGEN,
BEWEGUNGEN

Cecil Arndt, Cuso Ehrich, Isabell May (Hrsg.)



Impressum und Dank

Herausgeber*innen: projekt.kollektiv (IDA-NRW):

   Cecil Arndt, Cuso Ehrich, Isabell May

   

   Informations- und Dokumentationszentrum für Antirassismusarbeit

   IDA-NRW/IDA e.V.

   Volmerswerther Str. 20, 40221 Düsseldorf

   www.ida-nrw.de

   www.idaev.de 

   Düsseldorf, 2021

Künstlerische Aufbereitung: Fadi Elias

   Salman Abdo (In-Haus Media)

Lektorat:    Meltem Büyükmavi, IDA-NRW 

Korrektorat:  Christian Schoppe

Transkriptionen:  Jana Baumeister

   Lukas Kynast

   Theodoros Katsalis

Druck:    Düssel-Druck & Verlag, Düsseldorf

DANK: Besonderer Dank gilt unserem ehemaligen Kollegen Kolja Koch und allen Teilnehmer*innen, 

Referent*innen und Autor*innen, Gesprächs- und Kooperationspartner*innen des Projekts sowie 

den Mitarbeiter*innen von IDA-NRW und IDA e.V., die zum Entstehen der Broschüre beigetragen 

haben. Insbesondere auch unserer Kollegin Meltem Büyükmavi für das kompetente, zugewandte 

und kollegiale Feedback und Lektorat, Christian Schoppe für sein wertschätzendes Feedback und 

das gründliche wie geduldige Korrektorat sowie Salman Abdo und Fadi Elias für die inspirierenden 

künstlerischen und grafischen Anregungen und Umsetzungen und die freundliche und inspirierende 

Zusammenarbeit. 

Das Projekt wird gefördert durch das Ministerium für Kinder, Familie, Flüchtlinge und Integration NRW. 

Für die Inhalte ist allein das projekt.kollektiv verantwortlich.



Perspektiven und Interventionsmöglichkeiten 
für rassismuskritische Jugend(bildungs-)arbeit 
im Kontext Flucht und Migration

BEGEGNUNGEN, 
BERÜHRUNGEN, 
BEWEGUNGEN

Cecil Arndt, Cuso Ehrich, Isabell May (Hrsg.)

3



Inhaltsverzeichnis

1. Über das Projekt

2. Rassismuskritische Bildungsarbeit kontextualisieren

 2.1 „Rassismuskritisch atmen“  lernen: Grundlegende Gedanken für eine     

 rassismuskritische Praxis der Raumgestaltung in Kontexten der Jugendarbeit 

 2.2 Gesellschaft gemeinsam gestalten lernen — Ein fiktives Interview

 2.3 Queer of Color II – Wieso machtkritische Räume alle etwas angehen

 2.4 Intersektionalität, Utopie und Sinnlichkeit

 2.5 Un_Vereinbarkeiten? – Zum Zusammendenken von Rassismuskritik 

 und Antisemitismuskritik

 2.6 Atmen-Fühlen-Denken-Handeln: Mögliche Dimensionen einer machtkritischen Praxis

3. Dokumentation: Das projekt.kollektiv in der Praxis

 3.1 Die rassismuskritische Brille mitnehmen – Ein Gespräch zwischen Kolja Koch 

 (Projektreferent 2017-2020) und seiner Nachfolgerin Isabell May (Projektreferentin seit 2021)

 3.2 Qualifizierungsreihe „Multiplikator*innen der rassismuskritischen Jugend(bildungs-)arbeit

  im Kontext Migration und Flucht“ – Ein Interview mit Şeyma Özdemir und Yacouba Coulibaly

 3.3 Wahrnehmungshorizonte: Rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit 

 in Zeiten der Corona-Pandemie 

 - Anti-Asiatischer Rassismus  – Veränderte rassistische Normalitäten 

 - Identitätspolitische Strategien und neue Formen der Solidarität

4. Gesundheit und Selbstfürsorge im Kontext von Rassismus(kritik)

 4.1 Konstant für sich sorgen – Impulse zur Stärkung von Selbstsorge-Orientierung

 und traumainformierten Ansätzen in machtkritischen Arbeitsfeldern

 4.2 „Take Yourself Seriously!" - Ein Interview mit Amma Yeboah

5. Inspirationen und Impulse

6. About the Artworks

7. Glossar

8

16

18

28

42

54

66

73

76

78

88

96

118

120

132

142

157

158

4 5



  BEGEGNUNGEN, BERÜHRUNGEN,  BEWEGUNGEN 
  BEGEGN  BEGEGN  BEGEGN  BEGEGNUNGEN,   BEGEGNUNGEN,   BEGEGNBERÜHR  BEGEGN  BEGEGN  BEGEGNBERÜHR  BEGEGNUNGEN, UNGEN, UNGEN,   BEGEGNUNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, BERÜHR  BEGEGNBERÜHR  BEGEGNBERÜHRBERÜHRBERÜHR  BEGEGNBERÜHR  BEGEGNBERÜHR  BEGEGNBERÜHR  BEGEGNUNGEN, BERÜHRUNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, BERÜHRUNGEN, UNGEN, UNGEN, 

UNGEN BERÜHRUNGEN UNGEN, UNGEN UNGEN, BERÜHRUNGEN, UNGEN UNGEN,   BEGEGNBERÜHR  BEGEGN  BEGEGN  BEGEGN  BEGEGNBERÜHR  BEGEGN  BEGEGN  BEGEGNUNGEN,   BEGEGNUNGEN, BERÜHRUNGEN,   BEGEGNUNGEN,   BEGEGNBERÜHR  BEGEGN  BEGEGN  BEGEGNBERÜHR  BEGEGNBERÜHR  BEGEGNBERÜHR  BEGEGN  BEGEGN  BEGEGNBERÜHR  BEGEGNUNGEN,   BEGEGNUNGEN, BERÜHRUNGEN,   BEGEGNUNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN,   BEGEGNUNGEN, UNGEN, UNGEN, BERÜHRUNGEN, UNGEN, UNGEN,   BEGEGNUNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, BERÜHR BEWEGBERÜHR BEWEGBERÜHR BEWEGBERÜHR BEWEG BEWEG BEWEGBERÜHR BEWEGBERÜHR BEWEGBERÜHR BEWEGBERÜHRUNGEN  BEWEGUNGEN BERÜHRUNGEN BERÜHR BEWEGBERÜHRUNGEN BERÜHRBERÜHR BEWEGBERÜHRBERÜHRBERÜHRBERÜHR BEWEGBERÜHRBERÜHRBERÜHRBERÜHR BEWEGBERÜHRBERÜHRBERÜHR BEWEGBERÜHR BEWEGBERÜHR BEWEGBERÜHRBERÜHRBERÜHR BEWEGBERÜHRUNGEN BERÜHRUNGEN  BEWEGUNGEN BERÜHRUNGEN BERÜHRUNGEN BERÜHRBERÜHRBERÜHRUNGEN BERÜHR BEWEGBERÜHRUNGEN BERÜHRBERÜHRBERÜHRUNGEN BERÜHRUNGEN, UNGEN UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, 
UNGEN 
UNGEN, UNGEN, UNGEN, 

UNGEN UNGEN UNGEN UNGEN, UNGEN UNGEN, UNGEN UNGEN, UNGEN UNGEN, UNGEN, BERÜHRUNGEN, UNGEN UNGEN, BERÜHRUNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, BERÜHRUNGEN, UNGEN, UNGEN, 
UNGEN 
UNGEN, UNGEN, UNGEN, BERÜHRUNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN UNGEN, BERÜHRUNGEN, UNGEN UNGEN, UNGEN UNGEN, UNGEN UNGEN, BERÜHRUNGEN, UNGEN UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, 
UNGEN 
UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN UNGEN, UNGEN UNGEN, UNGEN UNGEN, UNGEN, UNGEN, UNGEN UNGEN, 

6 7



Über 
das 
Projekt

Das projekt.kollektiv will junge Menschen mit Flucht- bzw. Rassismuserfahrungen 
als Zielgruppe wie auch als Akteur*innen für politische und pädagogische 
Bildungsprozesse grundsätzlich mitdenken. Wir wollen, auch angesichts der 
gesellschaftlichen Herausforderungen im Zusammenhang mit diesen Themenfeldern, 
die Voraussetzungen für die notwendige rassismuskritische und diversitätssensible 
Öffnung und Praxisentwicklung der Jugendarbeit schaffen. Dabei setzen wir auf die 
rassismuskritische Sensibilisierung, die Qualifizierung sowie die Kompetenzförderung 
von haupt- und ehrenamtlichen Mitarbeiter*innen und Multiplikator*innen der 
Kinder- und Jugendarbeit.

Über die Jahre hat das Projekt Qualifizierungsreihen, Workshops, Fachtage, 
Prozessbegleitungen, Beratungen, Vernetzungstreffen, Austauschräume und Podien 
angeboten, wie sie hier zu einem Teil auch dokumentiert sind. Zudem unterstützt das 
Projekt die fachliche Weiterentwicklung im Feld rassismuskritischer Diskurse und 
Ansätze bspw. durch die Veröffentlichung von Fachartikeln. Fragen, die das projekt.
kollektiv beschäftigen, sind dabei:

•	 Rassismuskritik, Intersektionalität und Antidiskriminierung: Was können 
wir aus den theoretischen und pädagogischen Konzepten der intersektional 
ausgerichteten Rassismuskritik einerseits und den politischen Strategien der 
Antidiskriminierungsarbeit andererseits für die Kinder- und Jugendarbeit mit 
jungen geflüchteten Menschen und Menschen mit Rassismuserfahrungen lernen?

•	 Empowerment und Vernetzung: Wie können wir Empowerment-Konzepte im 
Bereich der Kinder- und Jugendarbeit mit jungen Geflüchteten umsetzen und 
junge Menschen mit Flucht- bzw. Rassismuserfahrung, die als gesellschaftliche 
Akteur*innen in eigener Sache auftreten bzw. als Multiplikator*innen in der 
Jugendarbeit aktiv werden möchten, ermutigen und fördern? Wie können wir 
das Empowerment und die landesweite Vernetzung aktiver junger Geflüchteter 
weiter fördern und begleiten und sie in die Strukturen der Jugendarbeit 
einbeziehen? Welche Entwicklungsbedarfe ergeben sich hieraus für die Strukturen 
und Institutionen der Jugendarbeit selbst?

•	 Diversitätsbewusste Bildungsarbeit: Was können wir vom diversitätsbewussten 
Ansatz für die Arbeit mit der oft in ihrer Heterogenität unterschätzten Zielgruppe 
der jungen Geflüchteten lernen, und welche Konsequenzen ergeben sich aus 
intersektionalen Perspektiven der Rassismuskritik?

•	 Beziehungsarbeit und gesellschaftliche Aushandlungsprozesse: Wie können 
fruchtbare Begegnungen und auf Wertschätzung beruhende Auseinandersetzungen 
angesichts konflikthafter, politischer Themenfelder ermöglicht bzw. gestaltet 
werden?

•	 Rassismuskritik und pädagogische und organisationale Nachhaltigkeit: Wie können 
Fachkräfte, Multiplikator*innen und Jugendliche hinsichtlich ihrer Kompetenzen 
im Feld Selbstfürsorge, Ressourcenorientierung und Traumasensibilität gestärkt 
werden, um nachhaltige Arbeit und Entwicklung im Themenfeld zu ermöglichen?

8 9



Vorwort

Liebe Kolleg:innen, Freund:innen und Interessierte,1

schön, dass Ihr den Weg zu unserer Broschüre gefunden habt!

Vorweg zur Geschichte des projekt.kollektiv und damit dieser Broschüre: Das 
projekt.kollektiv wurde 2017 als Projekt von IDA-NRW ins Leben gerufen, 
die Bereitstellung der Mittel durch das MKFFI des Landes NRW2 war Teil der 
institutionellen Reaktionen auf den langen Sommer der Migration 2015. 
Junge geflüchtete Menschen wurden als „neue Zielgruppe“ der Jugendarbeit 
mit besonderem Unterstützungsbedarf wahrgenommen und der Fördertopf 
„Titelgruppe 68“ wurde bereitgestellt, um die Infrastruktur für Projekte in diesem 
Bereich aufzubauen. Mit den bereitgestellten Mitteln hat das projekt.kollektiv u.a. 
versucht, in diesem Kontext rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit 
zu etablieren. Dabei stand im Mittelpunkt, die jungen Menschen, die neu nach 
Deutschland migriert waren, vor allem als Akteur:innen wahrzunehmen sowie als 
Expert:innen anzuerkennen – als Expert:innen für ihre eigenen Lebensrealitäten 
und Bedarfe, für Migration und für Herausforderungen, denen sich die deutsche 
Gesellschaft stellen muss. 

Im Gegensatz zu Ansätzen der „Integration“ und „Hilfe“ legten die verschiedenen 
Referent:innen im projekt.kollektiv den Fokus stets auf Empowerment(-
Orientierung) sowie auf die kritische (Selbst-)Reflexion von pädagogischem Handeln 
und etablierten Strukturen. 
Dabei ging es unter anderem darum, die Auseinandersetzung mit weißen, 
vermeintlichen Normalitäten auch in der pädagogischen, politisch-bildnerischen 
wie ehrenamtlichen Praxis anzustoßen und die gemeinsame Verhandlung derselben 
auch aus postmigrantischen Perspektiven zu ermöglichen. 

Während auf institutionalisierter politischer Ebene einerseits neue Fördertöpfe 
geschaffen wurden, um Infrastrukturen und Projekte aufzubauen, setzte sich 
andererseits auch die kontinuierliche Entrechtung von Migrant:innen aus dem 
Globalen Süden fort. 

1 In dieser Broschüre nutzen wir im Sinne geschlechtergerechter Sprache gegenderte Formen – in der 

Beschäftigung hiermit bewegen wir uns auch an der Schnittstelle Ableismus/Sexismus, da einige gegenderte 

Formen voraussetzungsvoll bzw. barrierereich sind. Beispielsweise können manche Formen von einigen 

Programmen, die blinde und sehbehinderte Menschen nutzen, nicht gut ausgelesen werden. Ob die Schreibweise 

mit „Sternchen“ oder jene mit Doppelpunkt besser geeignet ist bzw. sich durchsetzen wird, ist aktuell Gegenstand 

von Auseinandersetzungen (vgl. Heiko Kunert (2020): „Diskriminiert das Gender-Sternchen blinde Menschen?“. 

Blogeintrag online abrufbar unter https://heikos.blog/2020/11/08/diskriminiert-das-gender-sternchen-

blinde-menschen/)  – daher haben wir uns entschieden, vorläufig  beide Formen in unserer Arbeit zu nutzen.

2 Ministerium für Kinder, Familien, Flüchtlinge und Integration des Landes NRW, Rechtsnachfolger des 

Ministeriums für Familie, Kinder, Familie, Jugend, Kultur und Sport

10 11



Diese äußert sich u.a. in verschärften Einreisebedingungen und Grenzgewalt, 
erschwerten Fluchtmöglichkeiten und zahlreichen repressiven migrationspolitischen 
Gesetzen und Entscheidungen, bspw. einigen der in den Asylpaketen I und II 
enthaltenen Regelungen.

Für unsere Arbeit im Projekt ergeben sich in dem Themenfeld diverse Spannungsfelder: 
Wie erkennen wir junge Geflüchtete und junge Menschen, die Migrations- und 
Rassismuserfahrungen machen, als Gruppe mit spezifischen Bedarfen an und 
vermeiden es gleichzeitig, sie zu „den Anderen“ zu machen, sie zu homogenisieren 
und die Komplexität menschlicher Realitäten z.B. auf die Kategorie „geflüchtet“ zu 
reduzieren? Wie thematisieren wir die spezifischen Erfahrungen der Menschen, die 
in den letzten Jahren Fluchterfahrung gemacht haben, ohne auszublenden, dass die 
Tatsache der Migration als ein Kontinuum3 de-thematisiert wird? 
Wie viele Kapazitäten verwenden wir für die Sensibilisierung privilegierter Personen 
und Strukturen und wie viele im Bereich Empowerment der Zielgruppen, die über 
deutlich weniger Ressourcen verfügen? Wie können wir nachhaltig innerhalb einer 
Projektlogik arbeiten, in dem Wissen, dass es einer Vielzahl verstetigter Strukturen 
bedarf, die in absehbarer Zeit nicht als etabliert und deren Entwicklung in absehbarer 
Zeit nicht als abgeschlossen gelten kann? 

Mit dieser Broschüre wollen wir die bisherige Arbeit des projekt.kollektiv 
in Ausschnitten darstellen und versuchen aufzuzeigen, was es aus unserer 
Perspektive heißt, im Kontext Flucht und Migration politisch verortet und 
parteilich zu arbeiten. Wir versuchen, die aktuellen Diskurse um Flucht, Migration, 
Postmigration und Rassismuskritik in unsere Arbeit miteinzubeziehen und 
dementsprechend kontextabhängig Angebote für Menschen zu erstellen, so dass 
in den gegebenen Strukturen rassismuskritisch und intersektional ausgerichtet 
reflektiert und gehandelt werden kann. Statt einer Komplexitätsreduktion, 
die (aktuelle) gesellschaftliche Ereignisse aus der eigenen Arbeit ausblendet, 
versuchen wir Ereignisse und Entwicklungen wie rassistische Anschläge, die 
COVID-19 Pandemie und die dynamische Situation an den EU-Außengrenzen in 
unsere Angebote einzubeziehen. Die Broschüre zeigt Beispiele dieser Arbeit mit 
und in diversen Widersprüchen und Spannungsfeldern, bspw. zwischen Flexibilität 
und Planungssicherheit, auf.

Wir verstehen zudem diese Broschüre konkret, wie auch unsere Arbeit im weiteren 
Sinne, als politische Intervention angesichts der Aneignung diverser Diskurse aus 
sozialen Bewegungen und der damit einhergehenden Entpolitisierung dieser 
Ansätze. In diesem Kontext hervorzuheben sind Angebote zu und Verständnisse von 
Diversität, Empowerment und Intersektionalität, bei denen wir eine zunehmende 
Entfremdung von den politischen Ursprüngen, Visionen und Veränderungspotentialen 
feststellen; gesellschaftliche Verhältnisse und sogenannte Normalitäten 

3 Gemeint sind hier die Übergänge zwischen Flucht, Migration und Postmigration als konkrete 

Lebenserfahrungen und Bezugspunkte der Verhandlung und Gestaltung sozialen, politischen und kulturellen 

Lebens in der postmigrantischen Gesellschaft.

werden oft nicht kritisch reflektiert und somit stecken pädagogische und 
ehrenamtliche Praxis sowie die der Sozialen Arbeit und Politischen Bildung häufig in 
der Abwehr von Zumutungen und Diskriminierungen für Einzelne fest.

Vor allem aber verstehen wir diese Broschüre als eine Einladung an die Kreativität 
und das kritische Reflexions- und Handlungsvermögen der Personen, die sie lesen. 
Wir haben keine perfekten Antworten, sondern viele Fragen, und stoßen regelmäßig 
auf Hindernisse, die unüberwindbar scheinen, auf Widerstände und Kritik. Wir 
versuchen, Lösungen und Inspirationen in interdisziplinären Verschränkungen 
sowie Kooperationen und Netzwerken zu suchen, und probieren gemeinsam viel 
Neues aus. Zudem verstehen wir emanzipatorische Prozesse wie rassismuskritische 
Weiterentwicklung als notwendig offenen, dynamischen und auch im positiven Sinne 
konflikthaften Prozess.

Ihr findet in dieser Broschüre eine Zusammenstellung verschiedener Textarten und 
Materialien aus unterschiedlichen Veranstaltungen und Arbeitsphasen des Projekts. 
Da sich ein Großteil unserer Arbeit an Multiplikator:innen richtet, möchten wir so in 
Workshops und anderen Formaten gemeinsam erarbeitete Impulse und Ergebnisse 
sichern und jungen Menschen, Fachkräften und Multiplikator:innen langfristig zur 
Verfügung stellen. Die Broschüre ist nicht als linear zu verstehen und erwartet von 
Euch als Leser:innen nicht, „von vorne bis hinten“ erarbeitet zu werden. Wir laden 
vielmehr dazu ein, sie assoziativ, intuitiv und dem persönlichen Interesse oder Bedarf 
folgend zu nutzen sowie dabei gleichzeitig stellenweise innezuhalten und das eigene 
Leseverhalten zu betrachten – wohin geht Eure Aufmerksamkeit? Welches Thema 
könnt oder wollt Ihr aktuell (nicht) angehen?

Gleichzeitig haben wir uns entschieden, den Leser:innen drei Ordnungsmöglichkeiten 
zur Orientierung anzubieten: 

Im ersten Themenblock der Broschüre stellen wir unsere theoretischen Grundlagen 
dar, erläutern wichtige Konzepte sowie grundlegende und weiterführende 
Perspektiven des Projekts und führen praxisorientierte reflexive Elemente ein, 
um rassismuskritische (Bildungs-)Arbeit zu kontextualisieren. Der zweite Teil der 
Broschüre dokumentiert wichtige Etappen der Projektarbeit und gibt Einblicke 
in zentrale Veranstaltungen bzw. Phasen des Projekts – bspw. wird hier über 
die Multiplikator*innenschulung 2019 als zentrales Element der Projektarbeit 
informiert, und diese wird retrospektiv von Teilnehmer:innen beleuchtet. 

Der Einblick in die Jahresabschlussveranstaltung 2020 soll zudem vor dem 
Hintergrund der COVID-19-Pandemie die Einordnung aktueller gesellschaftlicher 
Entwicklungen und Ereignisse aus rassismuskritischer Perspektive erleichtern 
und ihre Bedeutung für pädagogische (Jugend-)Arbeit erleichtern. Im dritten 
Teil der Broschüre möchten wir dazu anregen, Beziehungsarbeit sowie selbst- 
und fürsorgezentrierte Elemente und deren Bedeutung in rassismus- und 
machtkritischer Arbeit verstärkt in den Blick zu nehmen und die Auseinandersetzung 
mit traumainformierten wie ressourcenorientierten Ansätzen nahelegen. 

12 13



Eine Auswahl an Begriffen ist im Glossar ab S. 158 erklärt bzw. definiert, in den 
Texten der Broschüre (wie auch hier) sind diese fett und kursiv gedruckt. Weitere 
Begriffserklärungen finden sich bspw. im Glossar des IDA e.V.: https://www.idaev.de/
recherchetools/glossar

Der Erfüllung unseres Auftrags – rassismuskritische Perspektiven für die 
Jugend(bildungs-)arbeit im Kontext Migration und Flucht zu entwickeln – können wir 
uns nur durch die zwischenmenschlichen, fachlichen und politischen Begegnungen 
und Auseinandersetzungen mit Euch annähern. Impulse und Interventionen, 
wirksames und solidarisches Handeln entstehen im Austausch und in dynamischen, 
aktivistischen, ehrenamtlichen und fachlichen Netzwerken sowie durch die 
Weitergabe von Wissen und „skills“ in ihren vielfältigen Formen. Dies versuchen wir 
hier durch die Zitate, die sich in der Broschüre verteilt finden, abzubilden (zudem 
gibt es eine Sammlung am Ende der Broschüre ab S. 142). Mit diesen wollen wir 
Euch außerdem dazu einladen, den Blick über den konkreten Text hinaus zu weiten, 
weiterführende oder völlig andere Ideen, Gedanken und Fragen aufzunehmen und 
zu reflektieren. Wir danken allen Zitatgeber:innen für ihr Einverständnis und die 
vielfältigen Impulse!

Die pädagogische und gesellschaftliche Auseinandersetzung mit 
rassismuskritischen Perspektiven wurde hart erkämpft und erfreulicherweise in 
den letzten Jahren vorangetrieben; Intersektionalität und Rassismuskritik haben 
an Bedeutung gewonnen — gleichzeitig müssen diese Auseinandersetzungen und 
Verhandlungen konsequent fortgesetzt und kritisch reflektiert werden. Politische 
(Alltags-)Kämpfe, die in diesen Zusammenhängen von sogenannten Betroffenen und 
solidarischen kritischen Verbündeten geführt wurden und werden, verdeutlichen 
die Notwendigkeit kontinuierlicher Auseinandersetzung und Weiterentwicklung 
und machen Handlungsfelder sichtbar. Vielleicht insbesondere, aber nicht nur im 
Kontext Flucht und migrationspolitischer Entscheidungen erleben viele von uns, 
die selbst betroffen und/oder im Themenfeld engagiert sind, gesellschaftliche und 
politische Entwicklungen immer wieder und schon seit Jahrzehnten als reaktionär, 
als frustrierend und gewaltvoll. Jede kleine Errungenschaft scheint nur von kurzer 
Dauer, gesellschaftliche und globale Verhältnisse und Ungerechtigkeiten spitzen 
sich zu.

Diese Broschüre möchte dennoch oder gerade deshalb verschiedene 
Handlungsebenen für unsere alltäglichen Praktiken eröffnen und verdeutlichen. Sie 
soll dazu einladen, auch Bereiche und Formen in den Blick zu nehmen, die vielleicht 
stellenweise jenseits „klassischer“ Strukturen von Jugendarbeit liegen und sich 
inspirieren zu lassen. Die kritische Auseinandersetzung mit eigenen Strukturen 
und dem eigenen Handeln begreifen wir als wichtige Voraussetzung, die auf 
praxisorientierte Perspektiven und transformative Momente verweist. So sollen 
schließlich produktive, kreative und engagierte Schritte der Umsetzung angeregt 
bzw. gestärkt werden.

In diesem Sinne wünschen wir Euch und uns eine anregende und bereichernde 
Lektüre sowie weitere wirkungsvolle Inspirationen, Auseinandersetzungen und 
gemeinsame Wege – wir bleiben in Kontakt!

Herzlich

Cuso Ehrich, Cecil Arndt und Isabell May vom projekt.kollektiv

14 15



 Ra
ss

is
m

us
kr

iti
sc

he
 

Bi
ld

un
gs

ar
be

it 
 ko

nt
ex

tu
al

is
ie

re
n

Te
il 

I

16 17



 „Rassismuskritisch atmen“  
lernen: Grundlegende Gedanken 
für eine rassismuskritische 
Praxis der Raumgestaltung in 
Kontexten der Jugendarbeit

Ein Text von Cecil Arndt, Cuso Ehrich, Kolja Koch

Bevor wir unsere Gedanken für eine Praxis rassismuskritischer Raumgestaltung 
teilen, möchten wir transparent machen, aus welchen Hintergründen und 
Positionierungen der vorliegende Text entstanden ist: In den Artikel sind gemeinsame 
wie unterschiedliche Perspektiven und Erfahrungswerte eingeflossen, die wir – teils 
aus negativ von Rassismus betroffener Positionierung als People of Color (PoC), 
teils aus kritisch reflektierter weißer Positionierung – eingebracht und gemeinsam im 
Hinblick auf Möglichkeiten und Bedingungen für eine rassismuskritische Praxis der 
Raumgestaltung reflektiert haben. 

Die Erfahrungen und das Wissen aus dem persönlichen Alltag, aus anti-
rassistischen und (queer-)feministischen aktivistischen Kontexten sowie aus 
Empowerment- bzw. kritischen Reflexionsräumen spielen dabei ebenso eine Rolle 
wie Praxiserfahrungen in der rassismuskritisch orientierten politischen 
Bildungsarbeit des projekt.kollektiv. Ein zentraler gemeinsamer Bezugspunkt ist 
eine Qualifizierungsreihe des projekt.kollektiv für junge Muliplikator*innen, die wir 
als Versuch verstehen, rassismuskritische und Empowerment-orientierte (Bildungs-)
Räume im Kontext der Jugendarbeit zu gestalten.

Der Text liefert keinen universellen Werkzeugkasten, mit dessen Hilfe sich der 
perfekte rassismuskritische Raum wie von Zauberhand schaffen ließe. Vielmehr 
möchten wir pädagogischen Fachkräften und Einrichtungen Anregungen und 
Impulse anbieten, um die eigene Praxis der Raumgestaltung zu reflektieren, um 
über Notwendigkeiten und Möglichkeiten in der Gestaltung rassismuskritischer 
(Bildungs-)räume nachzudenken und um eine organisationale Praxis zu entwickeln, 
die im Sinne einer rassismuskritischen Öffnung in den eigenen Räumen rassistischen 
Verhältnissen entgegenwirkt.

18 19



Die Bedeutung des Raumverständnisses für rasismuskritische Öffnunsprozesse

In den institutionellen Räumen, die dem Anliegen dieser Broschüre nach 
rassismuskritisch zu „öffnen“ sind, bewegen wir alle uns entlang verschiedener 
Machtkategorien und Diskriminierungsachsen als unterschiedlich positionierte und 
miteinander agierende Subjekte. Wir lernen, arbeiten, sprechen und atmen in Räumen, 
die nicht nur durch die geographische Lage (Metropole oder Peripherie, diesseits 
oder jenseits des Schengenraums, Gated Community oder Geflüchtetenlager) und 
die dort geltenden Strukturen, Ordnungen und Regeln (Architektur, Ausstattung, 
Erreichbarkeit, Zugangsbeschränkungen, Hausordnungen etc.) bestimmt sind. 
(Bildungs-)Räume sind von durch historische Entwicklungen konstituierten und  
materiell wie symbolisch wirkmächtigen gesellschaftlichen Machtverhältnissen 
geprägt bzw. durchzogen, und unsere Körper werden so im je spezifischen Kontext 
auf machtvolle Weise lesbar und (un)sichtbar. Die damit verbundenen Normen, 
Differenzlinien sowie Ein- und Ausschlüsse sind für die Einzelnen spürbar:

Es macht bspw. große Unterschiede, ob wir uns in einem für uns bekannten oder 
unbekannten Sprachraum bewegen, ob wir über eine gültige Eintrittskarte (Ticket, 
Pass, Aufenthaltstitel) verfügen und wie wir im Raum wahrgenommen werden: ob 
wir uns eingeladen, akzeptiert, geduldet oder abgelehnt fühlen und mit welcher 
Selbstverständlichkeit wir uns letztlich als Teil des Raumes verstehen können. 
Grundlegend ist auch, welche anderen Subjekte anwesend sind und wie sie im 
räumlichen Kontext positioniert sind bzw. sich zueinander positionieren, welche 
Rechte und Beschränkungen sie erfahren, über welche Ressourcen sie verfügen, 
welche Privilegien sie (nicht) haben und wie sich dies in der Interaktion und im 
Raum auswirkt. Wenn wir von Rassismuskritischer Öffnung von Institutionen und 
Einrichtungen der Jugendarbeit sprechen, schließt dies daher notwendigerweise 
auch eine rassismuskritische Reflexion unseres Raumverständnisses wie unserer 
Raumpolitiken als Grundlage für eine aktive Umgestaltung und (Re-)Organisation 
der Räume ein, in denen diese Arbeit stattfindet. 

Rassismus in der deutschen Gesellschaft und in unseren (Bildungs-)Räumen

Als theoretische Basis für unsere Überlegungen zur Raumgestaltung bzw. zu 
Raumpolitiken beziehen wir uns auf die akademische wie nicht-akademische 
Wissensproduktion im Feld der Rassismuskritik. „Ansätze der Rassismuskritik 
definieren Rassismus als gesellschaftsstrukturierendes Ungleichheits- und 
Machtverhältnis, das im deutschen Kontext historisch und ideologisch v.a. auf die 
Geschichte des Kolonialismus und den Nationalsozialismus zurückzuführen ist“ 
(Koch 2017). 

Rassismus wirkt in der Bundesrepublik als historisch gewordenes Ungleichheits- und 
Machtverhältnis fort und (re-)produziert im gesellschaftlichen Alltag Differenzlinien, 
Normen und Ausschlüsse, die sich im Raum konkretisieren: Migrantisierte Menschen 
bzw. People of Color erleben aufgrund rassistischer Zuschreibungen in der Schule wie 
auf dem Wohn- und Arbeitsmarkt Abwertungen und Benachteiligungen (vgl. Fereidooni 
2011, Antidiskriminierungsstelle des Bundes 2015). Polizeibehörden kontrollieren 
in der als racial profiling markierten Praxis („verdachtsunabhängig“) an öffentlichen 
Orten wie Bahnhöfen täglich vorrangig nicht-weiße Menschen (vgl. Thompson 2018).

Migrantisierte Jugendliche berichten von alltäglichen Rassismuserfahrungen, die im 
Umfeld bagatellisiert und relativiert werden (vgl. Scharathow 2018). Die Gegenwart 
von den Kolonialismus verherrlichenden Denkmälern und Straßennamen (vgl. 
Bechhaus-Gerst 2019) in deutschen Städten und  kolonialer Bilder in Kinderbüchern 
(vgl. Wollrad 2011) sowie der in Teilen der Gesellschaft noch immer normalisierte 
Gebrauch (kolonial-)rassistischer Wörter im Alltag (vgl. Kilomba 2009) weisen darauf 
hin, dass kolonialrassistische Vorstellungen in der deutschen Gesellschaft und in 
ihren Räumen weiterhin (nach-)wirken. Der Anschlag in Hanau am 19. Februar 2020 
zeigt die letztlich tödliche Dimension von Rassismus einmal mehr in entsetzlicher 
Deutlichkeit auf. Die Relevanz rassistischer Ideologie sowie von strukturellem und 
institutionellem Rassismus für den gesellschaftlichen Alltag wird aufseiten der weißen
Mehrheitsgesellschaft bis heute trotzdem weitestgehend ignoriert, verleugnet oder 
verharmlost. 

Wie andere gesellschaftliche Ideologien und Machtverhältnisse endet Rassismus 
nicht vor den Türen unserer Seminarräume und Jugendtreffs, sondern setzt sich 
hier – unabhängig von unserer pädagogischen Haltung – mehr oder weniger offen 
sichtbar fort und ist den Räumen wie auch den beteiligten Subjekten eingeschrieben. 
Rassistisches Wissen auf der einen, aber auch Wissen über Rassismus auf der anderen 
Seite bestimmen, wer die „Anderen“ sind und was „wir“ bzw. „die Anderen“ in diesen 
Räumen zu erwarten haben. 

Auf Ebene der Einrichtungen wirken tradierte Strukturen und Zugehörigkeitsnormen: 
Wen spricht die Einrichtung wie an? Wer hat hier Zugang? Wer gehört im 
Selbstverständnis der Einrichtung in welcher Funktion dazu? Wer repräsentiert 
die Einrichtung, und welche Wirkung hat das nach innen wie nach außen? 
Auf Ebene der Fachkräfte und Teilnehmer*innen wirken sich internalisierte 
Zugehörigkeitsvorstellungen, Bilder und Zuschreibungen im Raum aus: Welche 
Körper sind selbstverständlich anwesend und welche nicht, welche Bilder und 
Symbole (Raumordnungen, Wegweiser, Poster, Materialien) sind sichtbar und zeigen 
so den Einzelnen auf, wer sie und wer die Anderen sind? Wer wird auf welche Weise 
repräsentiert, wahrgenommen und (an)erkannt? 

20 21



Welche Sprachen, Redewendungen und Wörter werden im Raum als Normalität 
akzeptiert oder problematisiert bzw. sanktioniert? Junge migrantisierte Menschen 
und People of Color werden in der Jugend(bildungs-)arbeit regelmäßig als „besondere 
Zielgruppe“ und „Andere“ markiert (bspw. durch Projekttitel und entsprechende 
Kategorisierungen in Teilnahmelisten) und als zu „integrierende“ Andere und/oder 
„kulturelle Bereicherung“ gelesen. Pädagog*innen of Color sind in den meisten 
Einrichtungen der Jugendarbeit bis heute deutlich unterrepräsentiert  und werden 
auch dort häufig mit rassistischen Markierungen, Zuschreibungen und Anforderungen 
konfrontiert. „Rassismusfreie“ Räume, also Räume, die tatsächlich frei von Rassismus 
wären, kann es unter diesen Voraussetzungen auch in Kontexten der Jugendarbeit 
nicht geben. Vielmehr erfordert ein rassismuskritischer Öffnungsprozess die 
Etablierung rassismuskritischer Räume, in denen normalisierte Strukturen, 
Zugehörigkeitsnormen und Wahrnehmungsmuster irritiert und Sprechpositionen neu 
verhandelt werden können, so dass die marginalisierten („Anderen“) Perspektiven in 
den Fokus rücken.

Rassismuskritische Räume: Parteilichkeit und Empowerment-Orientierung

Als rassismuskritischen (Bildungs-)Raum definieren wir einen Raum, in dem die für 
die Gestaltung Verantwortlichen die Relevanz von Rassismus als grundlegendem, 
gesellschaftlichem Macht- und Ungleichheitsverhältnis anerkennen und sich 
konsequent und (selbst-)kritisch damit auseinandersetzen, inwiefern bzw. auf welche 
Weise rassistische Differenzlinien und Ausschlüsse in diesem Raum wirkmächtig 
sind, wie sie (re-)produziert werden und wie dem auf verschiedenen Ebenen 
entgegenzuwirken ist. Ein rassismuskritisch orientierter (Bildungs-)Raum erfordert 
vonseiten der Fachkräfte also kritisches Wissen über Rassismus  und – besonders für 
weiß positionierte Pädagog*innen – eine kritische Auseinandersetzung mit eigenen 
Normvorstellungen, „weißen Flecken“ (vgl. Hirschbeck 2017) und Privilegien, die in den 
Räumen materiell und symbolisch wirken. Dafür notwendig ist eine wertschätzende 
Einbeziehung des Wissens der von Rassismus negativ betroffenen Menschen und 
ihrer – in (Bildungs-)Räumen bislang häufig nicht wahrgenommenen – Perspektiven 
und Stimmen.

Eine grundsätzliche Haltung der Parteilichkeit für negativ von Rassismus Betroffene 
ist eine Voraussetzung, um ihre Erfahrungen und Perspektiven ernst zu nehmen und 
bei Bedarf im Raum hörbar und besprechbar machen zu können. Dabei sollte sich 
die zu entwickelnde Praxis der Jugendarbeit auch handlungsleitend am Konzept des 
Empowerment  orientieren. Das Konzept temporär getrennter Räume ermöglicht 
in diesem Zusammenhang negativ von Rassismus Betroffenen geschützte(re) 
Räume für den Austausch und die gegenseitige Stärkung und Heilung sowie 
die gemeinsame Perspektiv- und Strategieentwicklung, während Angehörigen 
der weißen Mehrheitsgesellschaft die für eine kritische (Selbst-)Reflexion und 
Auseinandersetzung mit eigenen Normvorstellungen und Privilegien benötigten 
Räume angeboten werden. Auf dieser Grundlage können im Raum normalisierte 
(weiße, aber auch männliche, heteronormative, etc.) Werte, Normen und Dominanzen 
sichtbar gemacht und thematisiert werden, um so Raumpolitiken gemeinsam neu zu 
verhandeln und auszurichten.  

Konkrete Schritte und Fragen für die Überprüfung und Restrukturierung des 
Raumes

Veränderungen in der Praxis der Raumgestaltung setzen eine intensive und eventuell 
(ver-)störende Überprüfung des Status quo voraus: Nur wenn normalisierte Seh-, 
Hör- und Sprechgewohnheiten erkannt werden und mit ihnen gebrochen wird, kann 
der Raum so (re-)strukturiert werden, dass neue Perspektiven, Interaktionsformen 
und Handlungsspielräume sichtbar werden. Im Prozess der Überprüfung und 
Reorganisation des Raums sollten wir uns zunächst der Frage der Beteiligung stellen 
(Wer ist beteiligt? Aus welchen Perspektiven und mit welchen Positionierungen, 
Zuständigkeiten und Sicherheiten?). Ein rassismuskritischer Raum ist demnach ein 
partizipativer bzw. möglichst demokratisierter Raum, in dem unter Anerkennung 
unterschiedlicher Positionierungen parteilich die Autonomie der negativ von 
Rassismus betroffenen Anwesenden und ihrer Perspektiven betont und durch 
reale Partizipationsangebote bestärkt wird. Um die Strukturen eines Raums 
rassismuskritisch zur Disposition zu stellen, lassen sich folgende Aspekte überprüfen, 
für die jeweils konkrete Fragen gestellt werden können:

Zugänglichkeit des Raumes und seiner Ressourcen

In welchem Umfeld befinden sich der Raum bzw. die Einrichtung? Wie ist der 
Raum für wen erreichbar (z.B. durch Anbindung an öffentliche Verkehrsmittel, 
Parkplätze, Rampen)? Wer hat Zugang? Welche Hürden bestehen, um an Angeboten 
und Veranstaltungen teilzunehmen? Wessen Anwesenheit ist in welcher Rolle 
und Funktion vorgesehen? Wer fühlt sich eingeladen? Wie werden potenzielle 
Teilnehmer*innen angesprochen? Wer erfährt von den Angeboten – in welchen 
öffentlichen und virtuellen Räumen werden sie verbreitet? Welche Zielgruppen 
werden in der Außendarstellung (Plakate, Flyer, Website, Social Media) repräsentiert, 
welche Normvorstellungen sind darin kodiert? Welche (un)ausgesprochenen 
Zugangsbeschränkungen bestehen? Wie werden die vorhandenen Ressourcen im 
Raum verteilt? Wer kann diese Ressourcen mit welcher Selbstverständlichkeit und 
für welche Zwecke nutzen? Werden bspw. Ressourcen für Empowerment-Räume 
proaktiv zur Verfügung gestellt und angeboten? 

Gestaltung des Raumes

Wie ist der Raum gestaltet? Wer findet sich in Beschilderung, Sprachen, Materialien 
etc. wieder? Welche Bilder, Symbole und Materialien sind im Raum präsent? Sind 
Schwarze Menschen und Menschen of Color auf Bildern und Postern im Raum 
abgebildet? Bestätigen oder widersprechen die Darstellungen den gängigen 
rassistischen Stereotypen? Wessen Lebensrealitäten und Wissensbestände 
repräsentieren die Poster, Plakate oder auch Ölgemälde an den Wänden der 
Räume? Eröffnen sie Möglichkeiten der Wiedererkennung und Kommunikation für 
Teilnehmer*innen of Color? Welche Sprachen sind in den Materialien abgedeckt? 
Gibt es Materialien, die in möglichst voraussetzungsfreier bzw. einfacher Sprache 
verfasst sind? Wer sind die Autor*innen der ausgelegten Bücher und Broschüren? 
Welche Perspektiven werden durch sie repräsentiert? 

22 23



Eröffnen wir den Teilnehmer*innen explizit die Möglichkeit, die Auswahl der 
Materialien, Bilder und Symbole mitzubestimmen, zu verändern und zu ergänzen, um 
den Raum über unsere Leerstellen hinweg zu vergrößern und unsere Perspektiven zu 
erweitern?

Personelle Repräsentation

Wer ist in welcher Position anwesend, lesbar/hörbar und ansprechbar? Sind Schwarze 
Menschen und Menschen of Color in verantwortlichen Positionen (Vorstand, 
Geschäftsführung, Leitungsfunktion, Fachkraft) des Umfelds repräsentiert? Sind 
Pädagog*innen of Color, die auf das Wissen ihrer Lebensrealitäten zurückgreifen und 
somit den erlebten rassistischen gesellschaftlichen Formationen der Jugendlichen 
eine lebensweltliche Einordnung geben können, im Raum sichtbar bzw. ansprechbar?  
Können die Erfahrungen der Teilnehmer*innen of Color von den Verantwortlichen 
adäquat eingeordnet und parteilich aufgefangen werden? Werden Pädagog*innen 
of Color in die Planung der Angebote aktiv miteinbezogen? Wird die Expertise von 
Pädagog*innen of Color – auch über ihre Positionerung und ihr Wissen über Rassismus 
hinaus – in der Einrichtung wertgeschätzt, und wie werden sie vor rassistischen 
Markierungen und Zuschreibungen im Raum geschützt? 

Regeln der Partizipation und Interaktion

Wer spricht mit wem bzw. für wen? Wer bestimmt was? Wer kann sich wie 
beteiligen? Welche Hierarchien sind im Raum durch wessen Teilnahme (in welcher 
Funktion) eingeschrieben? Wie können wir Hierarchien und Machtpositionen 
benennen und ihnen entgegenwirken? Welcher Sprache(n) und Wörter bedienen 
wir uns, um miteinander zu interagieren, welche Regeln der Kommunikation stellen 
wir auf, und wer zieht wie die Grenzen des Sagbaren? Können Teilnehmende selbst 
Vereinbarungen für den Umgang miteinander verhandeln? Werden Räumlichkeiten 
und Möglichkeiten zur Verfügung gestellt, um eigene Inhalte und Impulse 
einzubringen? Können Teilnehmende selbstbestimmt über Themen sprechen 
und sich von einem vorgegebenen Rahmen bisweilen lösen, um sich verändernde 
Bedürfnisse, Inhalte und Formen in den Raum zurückzutragen? Sind in Lernräumen 
genug Pausen vorgesehen, damit die Körper sich erholen, die Inhalte sich setzen und 
die Emotionen verarbeitet werden können? Wie viel Raum lassen wir für Emotionen 
– um diese individuell zu spüren, ihnen Ausdruck zu verleihen, sie wahrzunehmen und 
zu besprechen oder ihre Verarbeitung, z.B. mit Hilfe von gemeinsamen Atem- oder 
Körperübungen, zu unterstützen?

Sicherheit

Welchen Zumutungen sind Mitarbeitende, Teilnehmer*innen, Besucher*innen und 
zufällige Passant*innen ausgesetzt (Lichtverhältnisse und Sicherheitsgefühle, die 
Gefahr, in der konkreten Umgebung aufzufallen, begafft, kontrolliert oder kriminalisiert 
zu werden)? Gibt es ein Sicherheitskonzept, und wie wird es den Teilnehmer*innen 
gegenüber kommuniziert? Wie wird im Raum deutlich gemacht und sichergestellt, 
dass Verletzlichkeiten und Sicherheitsbedarfe von Teilnehmer*innen of Color 
ernstgenommen werden? Wie werden rassistische Vorkommnisse sanktioniert und 
wie wird die Reproduktion rassistischer Stereotype, Werte und Normen aufgezeigt 
und eingeordnet, und wie werden Betroffene im Raum unterstützt? Wer ist für 
negativ von Rassismus betroffene Teilnehmer*innen während und nach rassistischen 
Vorfällen ansprechbar, und wie wird das in den Raum und seine Organisation 
zurückgetragen, um Teilnehmer*innen künftig zu schützen?

Fazit

Die obige Auflistung kann Fachkräften und Einrichtungen als erste Orientierung 
dienen, um sich einer rassismuskritischen Praxis der Raumgestaltung anzunähern, 
ist aber keinesfalls als vollständige Checkliste (miss)zu verstehen. Rassismuskritisch 
orientierte Raumgestaltung ist ein offener und stets unabgeschlossener Prozess, der 
in den Kontexten der Jugendarbeit und bei rassismuskritischen Öffnungsprozessen 
nicht nur den erklärten Willen, sondern auch die notwendigen (räumlichen, zeitlichen, 
personellen, monetären) Ressourcen der Einrichtung voraussetzt. Die damit 
verbundenen Reflexions- und Restrukturierungsprozesse erfordern große individuelle 
wie institutionelle Anstrengungen und können bei Beteiligten auch Gefühle der 
Irritation, Scham, Verletzung, Trauer und Wut hervorrufen. Idealerweise bieten 
rassismuskritische Räume diesen Gefühlen den notwendigen Platz und ermöglichen 
so statt Abwehr eine begleitete und angemessene Reflexion. Rassismuskritische 
Räume zu gestalten und – auf Basis von Parteilichkeit, Partizipation und im Sinne 
körperlicher wie emotionaler Sicherheit – zu halten, ist eine wichtige und langfristige 
Herausforderung für Fachkräfte wie Einrichtungen der Jugendarbeit. In der aktuellen 
Corona-Krise, in der Räume der Jugendarbeit wochenlang geschlossen bleiben 
mussten, wird zudem auf drastische Weise sichtbar, dass Räume sich ständig neu 
konstituieren, sich für die Einzelnen verengen oder erweitern können, und dass sie 
sich auch zunehmend in die digitale Sphäre verlagern, für die neue Fragen aufzuwerfen 
sind, um auch hier „rassismuskritisch atmen“ zu lernen.

körperlicher wie emotionaler Sicherheit – zu halten, ist eine wichtige und langfristige 
Herausforderung für Fachkräfte wie Einrichtungen der Jugendarbeit. In der aktuellen 
Corona-Krise, in der Räume der Jugendarbeit wochenlang geschlossen bleiben 
mussten, wird zudem auf drastische Weise sichtbar, dass Räume sich ständig neu 
konstituieren, sich für die Einzelnen verengen oder erweitern können, und dass sie 
sich auch zunehmend in die digitale Sphäre verlagern, für die neue Fragen aufzuwerfen 
sind, um auch hier „rassismuskritisch atmen“ zu lernen.

24 25



» Antidiskriminierungsstelle des Bundes (2015): 

Diskriminierung auf dem Wohnungsmarkt Strategien 

zum Nachweis rassistischer Benachteiligungen. 

https://www.antidiskriminierungsstelle.de/

SharedDocs/Downloads/DE/publikationen/

Expertisen/Expertise_Wohnungsmarkt_20150615.

pdf?__blob=publicationFile (zuletzt abgerufen am 

06.05.2020)

» Bechhaus-Gerst, Marianne (2019): Koloniale 

Spuren im städtischen Raum. In: Bundeszentrale für 

politische Bildung (Hg.): Politik und Zeitgeschichte 

69 (2019), S. 40–42.

» Brilling, Julia/Hamaz, Sofi a und Ergün-Hamaz, Mutlu 

(2013): Editorial. In: Heinrich Böll Stiftung (Hg.): 

Empowerment. S.4-6. https://heimatkunde.boell.de/

sites/default/fi les/dossier_empowerment.pdf (zuletzt 

abgerufen am 06.05.2020)

» Fereidooni, Karim (2011): Schule – Migration – 

Diskriminierung: Ursachen der Benachteiligung von 

Kindern mit Migrationshintergrund im deutschen 

Schulwesen. VS Verlag: Wiesbaden

» Hirschbeck, Walburga (2017): Perspektiven von 

Betroffenen als weiße Flecken in der Bildungsarbeit 

zu rassistischer Gewalt. In: Koch, Kolja i.A. des 

IDA-NRW (Hg.) (2017): kontext.fl ucht. Perspektiven 

für eine rassismuskritische Jugendarbeit mit jungen 

gefl üchteten Menschen, S. 28-31.

» Kilomba, Grada (2009): Das N-Wort. In: 

Bundeszentrale für politische Bildung (Hg.): 

Afrikanische Diaspora in Deutschland. https://

www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-

diaspora/59448/das-n-wort?p=all (zuletzt abgerufen 

am 06.05.2020)

» Koch, Kolja (2018): Oder soll man es lassen? 

Impulse für die rassismuskritische Bildungsarbeit 

im Kontext von Migration und Flucht. In: 

Überblick. Zeitschrift des Informations- und 

Dokumentationszentrums für Antirassismusarbeit in 

Nordrhein-Westfalen, Nr. 3/2018, S.12-16

» Scharathow, Wiebke (2018): Jugendliche und 

Rassismuserfahrungen. Über Schwierigkeiten 

Rassismus in rassistischen Verhältnissen zu 

skandalisieren. In: Migration und Soziale Arbeit, 

2/2018. Beltz: Juventa, S. 175-181.

» Thompson, Vanessa E. (2018): Racial Profi ling 

im Visier. Rassismus bei der Polizei, Folgen und 

Interventionsmöglichkeiten. https://www.vielfalt-

mediathek.de/data/expertise_racial_profi ling_

vielfalt_mediathek_1.pdf (zuletzt abgerufen am 

06.05.2020)

» Wollrad, Eske (2011): Kinderbücher. Koloniale Echos 

– Rassismus in Kinderbüchern. In: Susan Arnst, 

Nadja Ofuatey-Alazard (Hrsg.): Wie Rassismus aus 

Wörtern spricht. (K)Erben des Kolonialismus im 

Wissensarchiv deutsche Sprache. Unrast Verlag: 

Münster.

Literatur

26 27



 Gesellschaft gemeinsam 
gestalten lernen

Rassismuskritik in der 
Praxis etablieren

Ein fiktives Interview 
mit Kolja Koch und Cecil Arndt

Bei der Jahresabschluss-Veranstaltung des projekt.kollektiv 2019 in Düsseldorf 
hielten Kolja Koch und Cecil Arndt einen Vortrag, in dem sie u. a. einiges zu den 
Grundlagen ihrer Projektarbeit mit dem Publikum teilten. Der Vortrag lieferte auch 
vielfältige Impulse für eine rassismuskritische Praxis in der Jugendarbeit im Kontext 
Flucht und Migration. Daher haben wir uns entschieden, den Vortrag in aufbereiteter 
Form hier zu veröffentlichen: Durch strukturierende Fragen nachträglich in die Form 
eines Interviews gebracht und gekürzt, soll dieser Text hier Einblicke in die in dieser 
Projektphase zugrundegelegten Prinzipien und erarbeiteten Impulse des projekt.
kollektiv geben, die bis heute  die Projektarbeit rahmen. Sie wurden und werden 
zudem in pädagogischen und anderen Settings diskutiert und konkretisiert und 
werden somit fortlaufend weiter bewegt und bewegen uns.

28 29



Hallo, Kolja Koch und Cecil Arndt vom projekt.kollektiv. Euer Projekt widmet 
sich rassismuskritischen Perspektiven für die Jugendarbeit im Kontext Flucht 
und Migration. Was war euer Ausgangspunkt und was versteht ihr denn unter 
Rassismuskritik in diesem Kontext?

Cecil: Zunächst einmal haben wir bei unserer Arbeit erkennen müssen, dass 
Rassismuskritik – als eine Kritik in und an Theorie und Praxis – in den Strukturen 
der Jugendarbeit noch gar nicht so etabliert ist. Um unseren Ausgangspunkt zu 
verdeutlichen, möchten wir auf eine Feststellung von Toni Morrison zurückgreifen: 
„How does one become a racist, a sexist? Since no one is born a racist and there is no 
fetal predisposition to sexism, one learns Othering not by lecture or instruction but by 
example“.1 Unsere grundlegende Annäherung für eine rassismuskritische Analyse ist, 
dass es sich bei Rassismus um einen Normalzustand handelt, also um einen Zustand, 
der permanent „anwesend“ ist. Es ist uns wichtig, darauf hinzuweisen – auch wenn 
das ein bisschen plakativ klingt –, dass wir eben nicht ein klassisches antirassistisches 
Verständnis von Rassismuskritik haben, sondern dass es uns vor allem darum geht, 
einen genaueren Blick darauf zu richten, wie Rassismus funktioniert und wie er wirkt. 
Einmal gesellschaftlich und dann aber auch auf jede*n Einzelne*n. Und da geht es 
zunächst darum, sich die historischen Hintergründe, die Entstehungsgeschichte von 
Rassismus, anzugucken und ganz klar auf die Kontinuitäten hinzuweisen, also zum 
Beispiel auf koloniale Kontinuitäten. Und von da aus zu gucken: Wie funktioniert denn 
Rassismus heute, was bringt er mit, wie funktioniert er als System, wie situativ? Wie 
hat sich Rassismus in die Sprache eingeschrieben, die wir benutzen? Und in die Bilder, 
mit denen wir arbeiten? Also, was ist sozusagen wahrnehmbar, was ist wirklich, im 
Sinne von wirksam. Was sind die Wirkungen und die Folgen? Und es geht auch darum 
zu fragen: Was bedeutet das für die Identitäten, die Anrufung von Subjekten und 
deren gesellschaftliche Positionierung? Was bedeutet das für jede*n Einzelne*n von 
uns?

Und damit ist der Begriff von Rassismus, auf den wir uns beziehen,  auch 
schon umrissen. Wir verstehen Rassismuskritik als Theorie, die irgendwann 
einmal entstanden ist, die es immer wieder kritisch zu hinterfragen und 
weiterzuentwickeln gilt, und vor allem als eine Praxis, also als eine permanente 
und sich immer wieder selbst in Frage stellende Praxis. Das bedeutet auch, sich als 
pädagogisch handelnde Person selbst immer wieder auf den Prüfstand zu stellen 
und sich von anderen befragen zu lassen. Das heißt, als eine selbstreflexive Praxis, 
die nach einer emanzipatorischen Veränderung der Verhältnisse strebt.

1 Morrison, Toni (2017): The Origin of Others (The Charles Eliot Norton Lectures, Band 56). Harvard 

University Press. S. 6

Inwiefern sind rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit im Kontext 
Flucht und Migration relevant? Welche Rolle spielt Othering, und wie steht ihr zum 
Integrationsbegriff?

Kolja: Wir müssen feststellen, dass Menschen, die von Rassismus negativ betroffen 
sind, People of Color, Schwarze Menschen, oft von der Mehrheitsgesellschaft als 
defizitär betrachtet werden. Also zu „den Anderen als Objekte der pädagogischen 
Praxis“ gemacht werden. Ich glaube, wer in der Jugendarbeit tätig ist, oder auch in 
der Sozialarbeit, der weiß, worauf wir da hinauswollen. Wenn wir uns Projektanträge 
oder Zielgruppenformulierungen anschauen, sehen wir ganz häufig die erwähnte 
defizitorientierte Perspektive. Wir legen in unserem Projekt den Fokus auf Migration 
und Flucht – und auch da nehmen wir häufig eine defizitorientierte Perspektive 
wahr, die mit einem einseitigen Integrationsverständnis einhergeht. Also Integration 
zielt dann auf die Menschen ab, die nicht als zur Mehrheitsgesellschaft zugehörig 
anerkannt werden, sondern als „Anders“ markiert werden. Das spiegelt sich auch ganz 
stark in der Zielgruppenbeschreibung wider, etwa „junge geflüchtete Menschen“. 
Auch in unserem Projekt steht das immer noch im offiziellen Titel. Und da stellt sich 
die Frage, wer damit eigentlich gemeint ist. Ab wann gilt jemand als geflüchtet, ab 
wann ist es nicht mehr so? Wann hat jemand Fluchterfahrung, und wie lässt sich 
das Kontinuum zwischen Migration und Flucht beschreiben? Und leider erleben wir 
häufig, sowohl in unseren Workshops, aber auch in den Diskursen, dass da eine nicht 
vorhandene Homogenität imaginiert wird. Und es wird immer noch sehr oft diese 
ganz klassische – ich würde sagen, ausländerpädagogische, denn daher kommt das – 
defizitorientierte Perspektive auf diese Zielgruppe eingenommen. 

Welcher an pädagogische Fachkräfte gerichtete Auftrag ergibt sich aus eurem 
Verständnis von Rassismuskritik?

Kolja: An dieser Stelle beziehen wir uns auf Astrid Messerschmidt, die es für uns ganz 
gut auf den Punkt bringt: „Der wesentliche Impuls rassismuskritischer Konzepte 
und Theorien besteht aus meiner Sicht in der Aufforderung zur Selbstreflexion 
der Beteiligten, zur Wahrnehmung des eigenen Involviertseins in Rassismus. 
Anstatt einen absoluten Gegensatz zum Rassismus zu formulieren, sind die 
Verwandtschaftsverhältnisse zum Rassismus zu betrachten, also dasjenige, was 
mit rassistischen Denkweisen und Praktiken verbindet“.2 Diese Aufforderung zur 
Reflexion lässt sich auf verschiedenen Ebenen anwenden. Zum einen auf der Ebene 
der sozialen, politischen, ökonomischen und kulturellen Praktiken, als Kritik an den 
verwendeten Wissensbeständen. Und andererseits vor allem auch als Kritik an der 
pädagogischen Praxis. Auf Fachkräfteebene ist das verbunden mit beispielsweise den 
Fragen, mit welcher Brille Fachkräfte auf Themen schauen und wie die institutionellen 
und strukturellen Rahmenbedingungen sind.

2 Messerschmidt, Astrid (2014): „Kritik und Engagement in den Uneindeutigkeiten von Befreiung, 

Unterdrückung und Vereinnahmung“. In: Broden, Anne, und Mecheril, Paul (Hrsg.): Solidarität in der 

Migrationsgesellschaft: Befragung einer normativen Grundlage. Transcript Verlag. S. 47

Inwiefern sind rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit im Kontext Inwiefern sind rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit im Kontext 
, und wie steht ihr zum , und wie steht ihr zum 

 Wir müssen feststellen, dass Menschen, die von Rassismus negativ betroffen 
sind, People of Color, Schwarze Menschen, oft von der Mehrheitsgesellschaft als 
defizitär betrachtet werden. Also zu „den Anderen als Objekte der pädagogischen 
Praxis“ gemacht werden. Ich glaube, wer in der Jugendarbeit tätig ist, oder auch in 

30 31



Wenn ich es richtig verstehe, seht ihr es als weiteren Auftrag, bei der 
Auseinandersetzung mit der eigenen pädagogischen Haltung und Arbeit eine 
intersektionale Perspektive einzunehmen...

Kolja: Genau. Also die Fluchtperspektive des Projekts und Rassismuskritik in der 
Migrationsgesellschaft verstehen wir intersektional. Rassismuskritik lässt sich 
eigentlich nicht denken, ohne auch Querschnittsthemen zumindest mitzudenken. 
Zumindest den Versuch zu unternehmen, auch andere Machtverhältnisse, 
Diskriminierungsverhältnisse in den Blick zu nehmen und zu sehen, was das für 
kompliziertere Auswirkungen hat. Die verschiedenen Machtverhältnisse und die 
daraus resultierenden Diskriminierungsverhältnisse, die wirken miteinander, und 
das hat ganz spezifische Effekte. Ob als weiße Frau, oder als Mann of Color, oder als 
Transperson mit einem sozial schwachen oder hohen Status im Hintergrund, also 
wie ich quasi in der Welt stehe, mit welchen Merkmalen, das resultiert eben in ganz 
spezifischen Auswirkungen der Macht- und Diskriminierungsverhältnisse auf mich 
und damit verbunden in speziellen Erfahrungen, die zum Teil auch widersprüchlich 
sein können. Also es gibt sowohl potenzierende Auswirkungen, akkumulative 
Auswirkungen, aber es gibt eben auch widersprüchliche Verhältnisse dabei. Diese 
Verhältnisse und Auswirkungen gilt es, auch in der Jugendarbeit, zu reflektieren.

Cecil: Dazu ein Zitat von Gloría Anzaldúa, die dies aus einer Chicana-Perspektive 
und vielleicht  zuerst für Chicanxs formuliert. Wir würden sagen, auch bezogen auf 
unsere unterschiedlichen Identitäten und Positionierungen wirft das Fragen auf, 
auch im Hinblick auf weiße Perspektiven, selbstreflexive Perspektiven: „The struggle 
is inner: Chicano, indio, American Indian, mojado, mexicano, immigrant Latino, Anglo 
in power, working class Anglo, Black, Asian – our psyches resemble the bordertowns 
and are populated by the same people. The struggle has always been inner, and is 
played out in outer terrains. Awareness of our situation must come before inner 
changes, which in turn come before changes in society. Nothing happens in the real 
world unless it first happens in the images in our heads“3. Aus unserer Perspektive 
ist intersektionale Rassismuskritik also zunächst einmal immer eine Arbeit an der 
eigenen Wahrnehmung und Haltung als Grundlage unserer Praxis. 

Welcher Auftrag ergibt sich hier speziell für weiße Fachkräfte, die also selbst keine 
Rassismuserfahrungen machen? Welche Rolle spielen Privilegien-Reflexion und 
Power-Sharing?

Kolja: Genau, jetzt die Frage, okay, was mache ich. Ich zum Beispiel bin weiß
positioniert, arbeite aber trotzdem in so einem Projekt. Aber es ist ganz klar, dass zum 
Beispiel Empowerment-Räume keine Räume für mich sind, da habe ich einfach nichts 
zu suchen. Auch in den Strukturen der Sozialarbeit und der Jugendarbeit arbeiten 
überwiegend weiß positionierte Fachkräfte. Was können die denn, was sollten die 
denn machen? Das geht jetzt natürlich nicht nur um die Fachkräfte, sondern auch um 
die gesellschaftliche Dimension – aber um die Fachkräfte eben ganz besonders, weil 
sie eine pädagogische Verantwortung tragen. 

3 Anzaldúa, Gloria (1987): Borderlands/La Frontera: The New Mestiza. Aunt Lute Books.

Für Power-Sharing und Privilegien-Reflexion muss der Ausgangspunkt erstmal 
eine kritische Sensibilisierung und eine kritische Selbstreflexion im Kontext 
Rassismus sein. Es geht darum, sich klarzumachen, dass ich jetzt zum Beispiel als 
weiß positionierte Person, so wie ich in der deutschen Gesellschaft aufgewachsen 
bin, erst einmal überhaupt keine Ahnung davon habe, was Rassismus ist, weil 
ich Rassismus nicht erlebe. Also ich habe diese Erfahrungsperspektive nicht. 
Bestimmte Verletzungen habe ich nicht erfahren. Ich habe eine eingeschränkte 
Sicht auf dieses Thema, d. h., ich kann da zunächst nicht viel dazu sagen, ich muss 
mich damit auseinandersetzen. Ich muss (an)erkennen, dass ich diesbezüglich 
Privilegien habe und einen Umgang damit finden. Es geht darum, gesellschaftliche 
Normvorstellungen, und auch die eigenen verinnerlichten Normvorstellungen weil 
die gesellschaftlichen sich ja übertragen, kontinuierlich zu hinterfragen und zu 
schauen: Was ist denn eigentlich meine Brille? Also anders gewendet: Wo sind meine 
Wahrnehmungsprobleme? Was sehe ich nicht in den Diskursen und produzierten 
Realitäten?

Und dafür braucht es eine Auseinandersetzung mit den Perspektiven von Betroffenen. 
Das heißt, Betroffenen zuzuhören und sie zu respektieren. Das bedeutet aber 
nicht, zur nächsten Person zu rennen, bei der ich denke, ja, die könnte vielleicht 
Rassismuserfahrungen haben, und sie auszuquetschen mit Fragen wie: „Sag mal, 
wie ist das denn eigentlich mit Rassismus?“ Es gibt mittlerweile wirklich sehr viele 
Bücher, Informationen im Internet, zahlreiche Youtube-Videos, Vlogs und Blogs und 
ganz viel Material, um sich mit dem Thema auseinanderzusetzen. 

Es geht auch darum, eine Kritik am eigenen Verhalten oder einzelnen 
Verhaltensweisen ernst zu nehmen und das als Lernmöglichkeit zu betrachten. 
Schließlich geht es auch darum zu schauen: Wie kann ich verantwortungsvoll 
mit meinen Ressourcen und Privilegien umgehen? Wie kann ich sie im Sinne von 
Betroffenen und gegen Rassismus einsetzen? Im pädagogischen Setting geht es 
auch um Power-Sharing. Dann könnte es eben auch bedeuten, an manchen Stellen 
zurückzutreten. Oder sich zu fragen: Wie schaue ich zum Beispiel auf das Team, in 
dem ich arbeite? Wie sieht die Struktur dieses Teams aus? Wie ernst wird das Thema 
genommen? Unsere Kollegin Imany Maari hatte es letzte Woche bei einem Treffen 
sehr präzise auf den Punkt gebracht: „Die Frage ist, wie kann ich ein guter Ally, ein 
guter Verbündeter oder eine gute Verbündete sein?“.

Neuerdings ist ja alles Empowerment, und auch ihr versteht Empowerment als 
grundlegenden Bezugspunkt eurer Projektarbeit. Was meint ihr damit?

Cecil: Ja, angesichts dessen, was im Moment alles unter Empowerment verhandelt 
wird, ist es ganz wichtig für uns hervorzuheben, dass es sich bei Empowerment aus 
unserer Perspektive um einen Peer-to-Peer-Ansatz handelt. Wobei Peer natürlich 
relativ ist, aber es geht vor allem darum, dass es um die Gestaltung von Räumen, 
von Prozessen geht, in denen Menschen zusammenkommen, die eine geteilte 
gesellschaftliche Marginalisierungserfahrung haben. Was das genau bedeutet, 
muss man in den jeweiligen Räumen vielleicht auch nochmal verhandeln. Aber es 
kann zum Beispiel kein Rassismus-bezogenes Empowerment geben, das von weißen
Pädagog*innen angeleitet wird. 

32 33



Und da begegnen wir sehr häufig Unverständnis, nämlich dass es von weißen
Fachkräften als eine Zumutung verstanden wird, aus diesen Räumen sozusagen 
plötzlich „ausgeschlossen“ zu sein. 

Wir verstehen unter Empowerment vor allem ein emanzipatorisches Strategie- und 
Handlungskonzept, das eigentlich – und das ist wichtig zu erwähnen – im Widerspruch 
zur sozialarbeiterischen Praxis steht. Es handelt sich dabei um Konzepte, die innerhalb 
von Widerstandsbewegungen entstanden sind und in Widerstandsbewegungen eine 
wichtige Rolle gespielt haben. Neuerdings wurde Empowerment als Konzept aber 
auch in Deutschland „entdeckt“ und erfährt so etwas wie eine Vereinnahmung, 
als etwas, was man in Projektanträge u. ä. aufnehmen kann im Sinne von „Wir 
haben in unserem Projekt vor, XY(-Gruppe) zu empowern.“ Das ist insofern 
hochproblematisch, als dass Empowerment etwas ist, das grundsätzlich von den 
Subjekten selbst ausgeht, die das machen, und diese eigentlich keine Objekte 
sind, die man „empowert“. Wir legen unserer Arbeit trotzdem so etwas wie eine 
Empowerment-Orientierung zugrunde, aber dazu später mehr. 

Wichtig ist uns dabei noch zu erwähnen, dass es bei Empowerment um 
Erfahrungswissen geht, das miteinander geteilt, vielleicht auch verhandelt 
wird, weitergegeben oder auch erarbeitet und eingeordnet wird. Es geht in 
Empowerment-Räumen um Wissensbestände, die in der Regel gar nicht als Wissen 
begriffen werden. Es gibt so etwas wie ein rassistisches Wissen, da herrscht Konsens. 
Dann gibt es aber auch ein Wissen über Rassismus, das gar nicht als Wissen gilt, 
weil es in den Communities, bei den Einzelnen, entsteht und verortet ist. Es geht 
um Wissensweitergabe und Wissensproduktion, und das alles sollte, aus unserer 
Perspektive, in einem Safer-Space stattfinden. Denn Empowerment geschieht auf 
der einen Seite individuell, wird auf der anderen Seite aber kollektiv verhandelt und 
entwickelt und auch miteinander erfahrbar. Und so werden Empowerment-Räume vor 
allem auch zu Räumen, in denen wechselseitige Anerkennung und dann auch Heilung 
von Verletzungen und Traumata stattfinden kann. Es geht auch um eine gemeinsame 
politische Strategieentwicklung, um ein miteinander Ausprobieren, an deren Ende 
hoffentlich steht, dass wir als Sozialarbeiter*innen oder als Bildungsarbeiter*innen 
loslassen und den Rahmen denjenigen überlassen, für die und von denen die Räume 
initiiert wurden. 

Zudem arbeitet ihr, wie schon erwähnt,  mit dem Begriff der Empowerment-
Orientierung. Könnt ihr ein paar Worte dazu sagen, wie dieser zum Begriff 
Empowerment im Verhältnis steht? Welche Perspektive bietet Empowerment-
Orientierung für die Jugendarbeit? 

Kolja: Ganz oft gibt es ja gemischte Räume, gemischte Gruppen. Die Realität in 
der Jugendarbeit ist, dass es nicht immer Sozialarbeiter*innen of Color gibt, die 
rassismuskritisch geschult sind und  Empowerment-Angebote machen können, was 
die strukturellen Defizite in der Jugendarbeit widerspiegelt. Dann stellt sich die Frage: 
Was machen wir damit? Wir denken, dass es trotzdem möglich ist, Empowerment-
Impulse zu geben und als Fachkräfte eine Empowerment-Orientierung zu erarbeiten 
und zu sehen, wie wir in den vorhandenen Strukturen Empowerment möglich machen 
können. Wo kann es Räume geben, in denen das stattfinden kann? Was müssen wir 
tun, damit sich das vor allem auch strukturell verändert? 

Und da haben wir, wie erwähnt, erstmal die Formen der kritischen Sensibilisierung, 
der Anregung zur Selbstreflexion bei Fachkräften, darunter vor allem von weiß
positionierten Fachkräften. Ihr müsst, wir müssen, rassismuskritische Haltungen 
entwickeln und erarbeiten. Das ist die Grundlage. Denn sonst können wir nicht aus 
einem rassismuskritischen Blickwinkel über Empowerment reden, und dann ist das 
kein Empowerment. 

Cecil: Stimmt, da geht es natürlich einerseits um die Haltung, die zugrunde liegt. 
Aber die Haltung muss auch Konsequenzen haben. Das heißt, wenn wir sagen: „Ja, es 
lohnt sich Empowerment-orientiert in der Jugendarbeit zu arbeiten“, dann geht es 
auch ganz klar um Ressourcen und Zugänge, die gesichert werden müssen. Wer hat 
eigentlich Zugänge zu meinem Angebot? Und wie ist dieses Angebot ausgerichtet? 
Ist das an dem ausgerichtet, was ich mir vorstelle? Oder ist das an den Bedarfen 
derer ausgerichtet, die zu mir kommen. Das hat auch viel mit Raumgestaltung zu tun.

Zu Raumgestaltung habt ihr ja auch den Text „Rassismuskritisch atmen“ lernen 
verfasst (siehe S. 18), der hier vielfältige Impulse für Reflexion und Praxis 
bietet. Zurück zu Intersektionalität – welche Rolle spielt Intersektionalität in dem 
Zusammenhang  bzw. in eurer Projektarbeit?

Cecil: Wir haben das bisher so dargestellt, als wäre das mit dem Empowerment ganz 
einfach: Es gibt Leute, die sind von Rassismus betroffen, und es gibt welche, die sind 
es nicht. Das ist aber viel komplexer, und das hat mit Intersektionalität zu tun. Wir 
hatten vorhin gesagt, es geht um Verhandlungsräume: Wer gehört wie dazu? Wer 
möchte miteinander überhaupt als Peers arbeiten? Und auch: Worum geht es uns in 
diesem Moment in unserem Raum? Zum Thema Intersektionalität haben wir Euch und 
Ihnen ein Zitat von Audre Lorde mitgebracht: „There is no such thing as a single-issue 
struggle because we do not live single-issue lives“4. Die Idee von Intersektionalität
ist schon älter, aber das Konzept zu benennen mit Intersektionalität, das geht auf 
Kimberlé Crenshaw zurück, die es 1989 erstmals umrissen hat.

Kolja: Wir haben in dieser Woche zusammen überlegt, was denn Intersektionalität
aus der Perspektive des projekt.kollektiv bedeutet. Also im Hintergrund seht ihr 
diese Basismerkmale, diese Basisverhältnisse, auf die Crenshaw sich bezogen hat: 
Gender, Race und Class. Um dem Projektfokus gerecht zu werden, müssen hier 
auch Migrations- und Fluchterfahrung und auch der Aufenthaltsstatus aufgeführt 
werden, denn diese haben ganz konkrete Auswirkungen, wie zum Beispiel: Muss ich 
zur Ausländerbehörde gehen? Habe ich eine Duldung? Oder welchen Status habe 
ich in Deutschland? Wie werde ich eigentlich angesprochen? Immer als „Flüchtling“, 
auch mit dieser Verniedlichungsform? Also hier müssen wir das nochmal im Kontext 
Migration und Flucht sehen. Dann kommt der Punkt dazu, dass es verschiedene 
Rassismen gibt, die sich auch spezifisch auswirken. Zum Beispiel Gadjé-Rassismus, 
der Rassismus gegen Sinti:zze und Rom:nja. Oder antimuslimischer Rassismus. Wir 
haben versucht, Gender noch etwas differenzierter zu betrachten. 

4 Lorde, Audre in ihrer Rede “Learning from the 60s” im Februar 1982. Abzurufen unter

https://www.blackpast.org/african-american-history/1982-audre-lorde-learning-60s/

34 35



Denn es gibt auch queere Perspektiven, also LGBTIQ (lesbisch, schwul, bi, trans, inter 
und queere)-Perspektiven. Und es ist auch wichtig, wie wir das Thema Antisemitismus 
als Weltbild, das Jüdinnen und Juden für alle Übel dieser Welt verantwortlich macht, 
in die Intersektionalitätstheorie einbeziehen. Und diese verschiedenen Formen, 
diese verschiedenen Machtverhältnisse, die gilt es, aus unserer Sicht, aus einer 
intersektionalen Perspektive in der Jugendarbeit alle mitzudenken. 

Gleichzeitig ist uns bewusst, dass das immer noch nicht vollständig ist, dass es da 
Leerstellen gibt, auch wenn es jetzt schon ganz viel und so schon verwirrend ist. Das 
zeigt uns aber auch die Komplexität des Ganzen auf.

Wie können wir also rassismuskritische (gesellschaftliche) Räume gestalten? Wie 
stehen die Begriffe Intersektionalität und Identität zueinander im Verhältnis bzw. 
welche Rolle spielen sie?

Cecil: Das ist ein wichtiger Punkt, weil es auch darauf ankommt, wie wir eigentlich 
die Räume gestalten, die wir zur Verfügung stellen. Und wie gestalten wir die so, 
dass Machtverhältnisse, überhaupt Identitäten, verhandelbar werden. Denn 
diese Identitätsangebote sind erstmal nicht selbstverständlich jedem zugänglich. 
Ich zum Beispiel positioniere mich als Frau of Color, und ich habe sehr lange 
gebraucht, das zu tun, weil ich immer dachte: Bin ich denn „of Color“ genug? Das 
ist, jenseits der rassistischen Zuschreibungen und Erfahrungen, die mit dieser 
Positionierung einhergehen, ein Identitätsangebot, also auch etwas, das diskursiv, 
aber auch in Empowerment-Räumen permanent ausgehandelt wird. Wenn ich 
beispielsweise permanent als eine bestimmte Person angerufen werde, wie es zum 
Beispiel beim antimuslimischen Rassismus der Fall ist, wird diese Positionierung 
vermutlich zum Teil meiner Identität. Und dieser Raum für Menschen mit dieser 
Marginalisierungserfahrung ist für die Betroffenen ein safer space, der anderen 
Menschen mit anderen Marginalisierungserfahrungen nicht offen steht, und 
kommt für „In-Betweeners“ möglicherweise erstmal auch nicht infrage. Das sind 
Verhandlungsräume, die wir aufmachen und aushalten müssen. Und was heißt dann 
auch Intersektionalität? Was ist denn z. B. ein „Geschlechter-homogener“ Raum? 
Also welche Fragen spielen da eine Rolle, wer fühlt sich eingeladen, wer hat Zugang? 
Das ist die Perspektive, mit der wir insgesamt auf unsere Arbeit schauen. Dabei geht 
es uns um eine am Moment orientierte Rassismuskritik in der postmigrantischen 
Gesellschaft. Das heißt um eine, die alle Positionierungen und Subjekte, welche 
auch immer das sind, in den Blick zu nehmen versucht, im Sinne einer Perspektive 
der „radikalen Vielfalt“. Das haben wir von Leah und Max Czollek „geklaut“5. Und es 
ist auch eine Perspektive der Solidarität. Beides will gelernt und geübt werden, auch 
in der permanenten Auseinandersetzung mit sich selbst, mit dem Wissen, das man 
mitbringt, und mit der eigenen Praxis.

5 Vgl. u.a. Max Czollek im Interview mit René Aguigah „Radikale Vielfalt gegen völkisches Denken“ am 

14.10.2020. Abzurufen unter www.deutschlandfunkkultur.de/max-czollek-gegenwartsbewaeltigung-radikale-

vielfalt-gegen-100.html

Denn es gibt auch queere Perspektiven, also LGBTIQ (lesbisch, schwul, bi, trans, inter 
und queere)-Perspektiven. Und es ist auch wichtig, wie wir das Thema Antisemitismus 
als Weltbild, das Jüdinnen und Juden für alle Übel dieser Welt verantwortlich macht, 
in die Intersektionalitätstheorie einbeziehen. Und diese verschiedenen Formen, 
diese verschiedenen Machtverhältnisse, die gilt es, aus unserer Sicht, aus einer 
intersektionalen Perspektive in der Jugendarbeit alle mitzudenken. 

Gleichzeitig ist uns bewusst, dass das immer noch nicht vollständig ist, dass es da 

? Was ist denn z. B. ein „Geschlechter-homogener“ Raum? 
Also welche Fragen spielen da eine Rolle, wer fühlt sich eingeladen, wer hat Zugang? 
Das ist die Perspektive, mit der wir insgesamt auf unsere Arbeit schauen. Dabei geht 
es uns um eine am Moment orientierte Rassismuskritik in der postmigrantischen 

 und Subjekte, welche 
auch immer das sind, in den Blick zu nehmen versucht, im Sinne einer Perspektive 
der „radikalen Vielfalt“. Das haben wir von Leah und Max Czollek „geklaut“5. Und es 
ist auch eine Perspektive der Solidarität. Beides will gelernt und geübt werden, auch 
in der permanenten Auseinandersetzung mit sich selbst, mit dem Wissen, das man 

5 Vgl. u.a. Max Czollek im Interview mit René Aguigah „Radikale Vielfalt gegen völkisches Denken“ am 

14.10.2020. Abzurufen unter www.deutschlandfunkkultur.de/max-czollek-gegenwartsbewaeltigung-radikale-

Ein großer Teil eurer Arbeit besteht auch in Grundlagen- bzw. Sensibilisierungs-
Workshops. Was wird hier vermittelt und auf welche Schwierigkeiten stoßt ihr dabei?

Kolja: Es handelt sich um Veranstaltungen, in denen es darum geht, für dieses Thema 
zu sensibilisieren, überhaupt verständlich zu machen, was denn eigentlich Rassismus 
ist – nicht nachvollziehbar, sondern verständlich. 

Ein Grundverständnis zu entwickeln und sich damit auseinanderzusetzen, was es 
bedeutet, aus einer rassismuskritischen Perspektive auf die Gesellschaft zu schauen, 
und dann eben auch auf den eigenen pädagogischen Kontext. Da müssen wir 
ehrlicherweise sagen, dass wir da ganz stark an Grenzen stoßen. Und dafür gibt es 
ganz viele Gründe. Einer sind die Formate: Auch ein Tagesworkshop kann eigentlich 
nur Impulse zur Beschäftigung mit diesen Themen liefern. Und genau da stoßen 
wir teilweise auch auf Widerstände und Abwehrreaktionen der Pädagog*innen, 
der Sozialarbeiter*innen, der Fachkräfte: „... Nein, aber das ist doch gar nicht so, 
Rassismus gibt es doch auch gegen Weiße ... Und Rassismus ist doch auch, wenn 
Dortmund gegen Schalke, wenn die sich nicht mögen ...“. Solchen Aussagen begegnen 
wir in den Workshops und die müssen bearbeitet werden. Menschen verschließen 
sich zum Teil oder lassen sich nicht darauf ein, diese Perspektive anzuerkennen und 
anzunehmen. Es braucht Zeit, die Abwehrreaktionen gemeinsam zu bearbeiten. 
Gleichzeitig erleben wir auch viel Offenheit und viel Interesse. Es gibt pädagogische 
Fachkräfte, die das selber initiieren und sagen: „Ich will für mein Team sowas, weil 
ich selber schon mal irgendwo einen Workshop gemacht habe, weil ich selber 
verstanden habe, dass das irgendwie doof ist, und dass das für unsere Arbeit 
relevant ist“. 

Eine andere Grenze, an die wir stoßen, ist einfach die, dass es natürlich einerseits 
darum geht, überhaupt grundsätzlich für das Thema zu sensibilisieren, aber es 
andererseits auch um den nächsten Schritt gehen sollte, nämlich auf die eigene 
Struktur zu schauen, auf den eigenen Jugendtreff, das eigene Team, die eigene NGO. 
Dafür bräuchte es auch einfach mehr Zeit, und man müsste tiefer reingehen können. 
Es müsste eigentlich viel mehr auch darum gehen, die Organisationsperspektive 
oder -brille, aufzusetzen. Es müsste auf eine kritische, rassismuskritische 
Organisationsentwicklung hinauslaufen. Für die benötigt es Ressourcen.

36 37



Was braucht es denn aus der Organisationsperspektive?

Kolja: Dafür bräuchte es mindestens eine Bereitschaft im Team. Es bräuchte eine 
Leitung, die bereit und motiviert dazu ist, da Energie reinzustecken. Die ganze 
Institution müsste sich eigentlich damit auseinandersetzen: Wen sprechen wir an? 
Inwiefern (re)produzieren wir selbst Rassismus? Wen schließen wir eigentlich von 
unseren Angeboten aus? Et cetera, et cetera. Und dieser Prozess und Anspruch, 
einerseits grundsätzlich sensibilisieren zu wollen, wobei wir immer wieder auch auf 
Abwehr und Widerstand stoßen, andererseits aber auch konkret ins Arbeitsumfeld 
reinzugehen, was beides wichtig ist, das ist ein Spagat – wir können höchstens 
Impulse geben. Da ist aber eigentlich noch viel mehr notwendig. 

Ist euch abschließend sonst noch was wichtig?

Kolja: Das Stichwort Parteilichkeit, das ist in der Arbeit ganz wichtig. Also auch – und 
das gilt für alle Fachkräfte – Parteilichkeit, wenn es um das Thema Rassismus geht. 
Das bedeutet zum Beispiel, Jugendlichen of Color mit oder ohne Fluchterfahrung 
ihre Rassismuserfahrungen nicht abzusprechen. Also ganz klar zu verstehen und 
anzunehmen, dass es reale Erfahrungen sind, die Auswirkungen haben. Es braucht 
Parteilichkeit im Sinne von: Das ist nicht okay in diesem Raum, das ist insgesamt 
nicht okay. Und diese Jugendlichen haben ein Recht auf Unterstützung, wenn sie sie 
wollen. 

Cecil: Wichtig ist uns zu verdeutlichen, dass Rassismuskritik immer auch anstrengende 
emotionale Arbeit ist, die außerdem auch die Beziehungsebene berührt. Und dass es 
darum geht, Gesellschaft gemeinsam gestalten zu lernen.

38 39



„Bei allen Struggles, bei allen Schwierigkeiten, möchte ich für eine 
fürsorgezentrierte Arbeit plädieren. Diese Ansätze, die vor allem Frauen of Color, 
Schwarze Frauen und Queers zentrieren, machen einen bestimmten Schnitt in die 
Arbeit, den auch ich gebraucht habe. Einfach auf uns achten. Die Movements, die 
Teile, die Arbeit, die wir sind und machen, versuchen, tief aufzustellen – vielleicht 
eher tief als weit – und Beziehungsarbeit zu fokussieren.“

Cuso Ehrich beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit in Zeiten 
der Corona-Pandemie“ im November 2020

40 41



 Queer of Color II – Wieso 
machtkritische Räume 
alle etwas angehen 

 Ein Text von Cuso Ehrich

„You belong to all who came before you“
 – Emanuela & Metz

„I am often asked what keeps me going after all these years. I think it is the realization 
that there is no final struggle. Whether you win or lose, each struggle brings forth new 
contradictions, new and more challenging questions.“
– Grace Lee Boggs

In der Arbeit, die sich explizit mit gesellschaftlichen Macht- und 
Herrschaftssystemen wie Rassismus und (Hetero-, Cis-) Sexismus beschäftigt, 
spielt die Antidiskriminierungsarbeit eine große Rolle. Damit einher geht oft eine 
Gleichsetzung dieser Herrschaftssysteme mit Diskriminierung. Es wird betont, 
dass interpersoneller Rassismus ein Resultat von zu wenig Bildung sei, woraus 
Diskriminierung folge. Abhilfe hierfür schafften angeblich mehr Bildung und 
Aufklärung über Vorurteile sowie Repräsentanz von Schwarzen Queers und Queers 
of Color. 

42 43



Diese Perspektive kann jedoch irreführend sein. Sie ignoriert die Rolle, 
die Bildungsarbeit aktuell in der Produktion von gesellschaftlichen 
Machtkonstellationen spielt und historisch gespielt hat: von den wissenschaftlich 
legitimierten Rassentheorien über Diskreditierungsversuche der Gender Studies 
durch Naturwissenschaften (Breuer 2019) hin zu der allgemeinen Problematik 
epistemischer Gewalt; also Beiträge zu gewaltförmigen gesellschaftlichen 
Verhältnissen, die in der Genese und Organisation von Wissen an sich angelegt 
sind. Bildungsarbeit ist in Machtverhältnissen situiert und stellt diese nicht per se 
in Frage. 

Dieser Text thematisiert Dinge, von denen ich mir wünschen würde, dass 
sie mehr im Diskurs und in der Praxis von machtkritischer Bildungsarbeit 
wahrgenommen werden. Der Beitrag hat nicht zum Ziel, tiefe Analysen oder fertige 
Handlungsperspektiven darzulegen, sondern politische Bildungsarbeit kritisch zu 
rahmen und Perspektivwechsel zu ermöglichen.  

Intersektionalität, Empowerment und wieso die Kritik an (Mehrfach-)
Diskriminierung nicht reicht

Um Diskriminierung und Mehrfachdiskriminierung zu verstehen, ist das oft 
thematisierte Konzept der Intersektionalität wichtig. Die Rechtswissenschaftlerin 
und Aktivistin Kimberlé Crenshaw zeigte den spezifischen Ausschluss Schwarzer 
Frauen in Unternehmen auf und demaskierte einmal mehr die Verwobenheiten 
der Kategorien race, der geschlechtlichen Identität (Gender) und der materiellen 
Umstände (Klasse). Diese Verbindungen waren auch in den Jahrzehnten davor 
immer wieder von Schwarzen Feminist:innen und Abolitionist:innen aufgezeigt 
worden; etwa in Claudia Jones‘ Analyse der Super-Ausbeutung Schwarzer Frauen, im 
Manifest des Combahee River Collective oder in den Analysen zum Prison Industrial 
Complex von Angela Davis und Ruth Wilson Gilmore. Diese Analysen sind spezifisch 
für ihre Kontexte, also für die geografischen und historischen Umstände, aus denen 
sie hervorgegangen sind. Sich im deutschsprachigen Kontext auf sie zu beziehen, 
erfordert daher eine Transferleistung und Adaption. Die Ansätze dieser Schwarzen 
Feminist:innen haben gemeinsam, dass sie eine grundlegende Kritik an der Form des 
Wirtschaftens im Kapitalismus und der damit einhergehenden Stratifizierung von 
Gesellschaft artikulieren. Diskriminierung ist zwar ein Teil dieser Ansätze, sie forcieren 
jedoch auch die Notwendigkeit systemverändernder, transformativer Ansätze. Dies 
gilt es für den deutschen Kontext zu bewahren, wenn von Intersektionalität und 
auch Empowerment gesprochen wird. 

Wie Marwa Al-Radwany und Ahmed Shah (2015) zu Recht kritisieren, steckt derzeit 
hinter vielen Angeboten, die mit Empowerment für sich werben, lediglich eine 
oberflächliche Korrektur oder eine Imagekampagne. Solche Angebote schaffen 
es nicht, das defizitäre Umfeld statt der als defizitär gewerteten Betroffenen 
zu thematisieren und zu problematisieren. Queere BIPoCs in Projekten zu 
thematisieren, bedeutet nicht automatisch, sie dabei zu unterstützen, sich für 
gesellschaftliche Teilhabe zu ermächtigen. Ähnlich verhält es sich mit dem Konzept 
der Intersektionalität, denn häufig wird von Intersektionalität gesprochen, wenn 
über Schwarze Frauen gesprochen wird.

Die Anerkennung der Existenz Schwarzer Frauen und Queers einerseits und die 
Zentrierung intersektionaler Ansätze andererseits sind jedoch nicht das gleiche. 
Sich zu fragen, was eine Zentrierung intersektionaler Perspektiven mit dem Diskurs, 
mit unserer Praxis und mit unserem Leben macht, erfordert große Anstrengung, 
während anzuerkennen, dass Schwarze Frauen existieren, lediglich die Basis sein 
sollte (Prescod-Weinstein 2017). Machtkritische Arbeit sollte daher nicht bei der 
Kritik an Diskriminierung und bei der Anerkennung verschiedener Lebensrealitäten, 
geschlechtlicher Identitäten und rassifizierter Körper stehenbleiben. Wenn Personen 
durch weniger Diskriminierung nicht mehr so viele Hindernisse in den Weg gestellt 
werden, ist das ein wichtiger Schritt, jedoch reicht das allein nicht aus, um strukturell 
verankerten Machtverhältnissen die Grundlage zu entziehen. Wenn in einem prekären 
Arbeitsfeld nicht mehr diskriminiert wird, wirkt das nicht automatisch der Tatsache 
entgegen, dass die Prekarisierung von Arbeitsverhältnissen, die oft auf kolonialen 
Kontinuitäten fußt, an sich ein Problem darstellt, und dass in diesen prekären 
Arbeitsfeldern Frauen of Color überproportional repräsentiert sind. Dies wird in 
Zeiten der Corona-Pandemie besonders im Pflegesektor deutlich, in dem in vielen 
prekären Bereichen Migrant:innen und migrantisierte Frauen zu niedrigen Löhnen 
und unter hohem Infektionsrisiko arbeiten. 

Gender, Race, Colonialism

Judith Butler führt das Konzept einer Matrix ein, die sich in einer verkulturalisierten 
Zwangsheterosexualität ausdrückt, in der die geschlechtlichen Identitäten, die 
das Verhältnis von sexuellem Begehren und geschlechtlicher Identität irritieren, 
verunmöglicht werden. Das bedeutet, dass die Kategorie Geschlecht durch 
Regulierungen erzwungen wird (Butler 1991: 39-46). Die biologische Rechtfertigung 
einer geschlechtlichen Binarität ist auch aus naturwissenschaftlicher Perspektive 
nicht zu halten, denn eine vermeintliche wissenschaftliche Objektivität, die 
Zweigeschlechtlichkeit beweisen soll, ist bereits ideologisch aufgeladen (vgl. Fausto-
Sterling 2002).  

Die kategorisierende Lesbarkeit von Körpern und deren Einteilung in eine 
geschlechtliche Binarität sind Vereindeutigungen, die sich durch kolonialrassistische 
Vorstellungen in Gesellschaften eingeschrieben haben. Dadurch wurde unter anderem 
die vermeintliche Überlegenheit der weißen „Rasse“ bzw. der „europäischen Kultur“ 
belegt. Der Psychiater, Neurologe und Rechtsmediziner Richard von Krafft-Ebing 
schreibt im 20. Jahrhundert,  je höher die Entwicklung einer „Rasse“ sei, desto größer 
seien die Unterschiede zwischen Männern und Frauen. Keine eindeutige Lesbarkeit 
im Hinblick auf Vergeschlechtlichung zu verkörpern, steht demnach in Verbindung 
mit den Attributen „primitiv“ und „unzivilisiert“, denn die starke Unterscheidung von 
Mann und Frau sei ein ausschließliches Merkmal „der Zivilisierten“ (vgl. Bauer 2008). 

Diese Position findet sich sowohl in konservativen als auch feministischen Diskursen 
im globalen Norden des 20. Jahrhunderts. 

44 45



Darüber hinaus wurden Nervensysteme rassifizierter Menschen als unfähig 
dargestellt, auf innere Reize zu reagieren. Sie würden nur auf externe Reize reagieren 
und könnten gleichzeitig weder Schmerz noch Fortschritt intensiv wahrnehmen. 
Diese Auffassung von Körpern hatte einen großen Vorteil für diejenigen, die 
Kapital akkumulierten: Die behaupteten physischen Voraussetzungen solcher 
„unzivilisierten“, tauben Körper eignen sich in der Auffassung der weißen
Europäer:innen für freie und unfreie Arbeit in den Kolonien und den kolonisierenden 
Ländern. Die Superausbeutung der kolonisierten Subjekte konnte so legitimiert 
werden. Die Kategorie „Rasse“ stabilisiert die ökonomische und biologische 
Gesundheit der weißen Europäer:innen, welche die Entwicklung von Zivilisation 
ermöglicht, und gleichzeitig stabilisiert die Kategorie Geschlecht diese Zivilisation 
(vgl. Schuller 2018).

Stuart Hall zeigt, dass Rassifizierung durch die Klassifikation phänotypischer, also 
körperlicher, Merkmale erreicht wird. Diese werden bedeutungsvoll aufgeladen, 
um in einem Diskurs der Differenz einer Gruppe bestimmte Charaktereigenschaften 
zuzusprechen (Hall 2000: 7, 28). Er führt auch aus, dass die Kategorie "race" die 
Modalität ist, durch die Klasse erfahren wird. Das heißt, dass Klassenzugehörigkeit, 
Geschlecht und Rassifizierung sich in Körper einschreiben, und deshalb ist es 
notwendig, den Körper und die Arbeit mit Körpern als Teil rassismuskritischer Arbeit 
einzubeziehen. 

Queers of Color im Workshopraum 

Nehmen wir das Beispiel eines Lernraumes, der in Ansätzen die tatsächliche Vielfalt der 
Gesellschaft widerspiegelt. Ein Teil der Anwesenden hat gelernt, den eigenen Körper 
als normal wahrzunehmen, sieht sich vielfältig in Medien repräsentiert und hat in 
allen Bereichen des Lebens Vorbilder gehabt, die es für ihn selbst möglich erscheinen 
lassen, alles zu erreichen, was er will. Das trifft für viele der weißen Teilnehmenden zu. 
Ein anderer Teil, der rassifizierte Teil, wird täglich darauf aufmerksam gemacht, dass 
er nicht „hierhin“ gehört, dass die Anwesenheit des eigenen Körpers in Deutschland 
eben nicht normal ist. Dies geschieht durch Diskriminierung, aber auch durch Fragen 
nach der „tatsächlichen Herkunft“ und nicht zuletzt durch das Angestarrtwerden. 
Medial repräsentiert sieht sich dieser Teil dann häufig als Problem, Opfer, Täter, oder 
in anderen ganz bestimmten, für ihn vorgesehenen Rollen. Innerhalb dieses Feldes 
rassifizierter Teilnehmender identifizieren sich manche Personen als nicht-binär: Die 
bloße Existenz dieser Personen wird von weiten Teilen der Gesellschaft schon als 
unmöglich dargestellt/wahrgenommen. Davon, dass die geschlechtliche Binarität im 
Zusammenhang mit der Legitimierung von Unterdrückung im Kolonialismus steht, 
wissen die Teilnehmenden des Workshops nichts.

Die weißen Teilnehmenden haben schon Workshops zu den Themen sexuelle und 
geschlechtliche Vielfalt sowie zu Antirassismus besucht und würden gerade keine 
unsensiblen Fragen stellen. Dennoch bleibt bei queeren BIPoCs das Gefühl des 
Fremdseins und Befremdetseins bestehen, sei es z. B. durch an bzw. auf sie gerichtete 
Blicke, Gesten, Fragen oder durch in der Sprache implizierte Geschlechternormen.

Die anwesenden Körper haben gelernt, auf eine bestimmte Art im Raum zu sein, 
sich zu bewegen und zueinander zu verhalten. Diese Verhaltensweisen sind in 
Körper eingeschrieben und können als Körpergedächtnis bezeichnet werden. 
Körpergedächtnis beschreibt, dass es kein bewusstes Abrufen einer Situation braucht, 
um eine Bewegung durchzuführen, wie bei vielen Menschen etwa beim Tanzen oder 
Sitzen. Daran geknüpft ist auch das interkorporale Gedächtnis. Dabei geht es darum, 
wie Körper sich verhalten, wenn andere Körper anwesend sind (vgl. Fuchs 2017). 
Ob durch Sprache explizit gemacht oder nicht: In diesem Feld werden Verhältnisse 
von Dominanz und Subordination reproduziert, da diese in Körpergedächtnisse 
eingeschrieben sind. Weiße, cis-geschlechtliche Menschen können sich im Raum 
oft selbstverständlicher bewegen, während schon die bloße Antizipation einer 
verletzenden Situation Stress bei Menschen auslöst, die nicht weiß sind und deren 
geschlechtliche Identität nicht dem heteronormativen Modell entspricht. Gründe 
hierfür sind die zahlreichen Ausschluss-, Diskriminierungs- und Gewalterfahrungen, 
die queere BiPoCs in einer weißen Dominanzkultur machen, und die zahlreichen 
Rechtfertigungen, zu denen sie gezwungen sind. 

Rassismus kann auch ohne körperliche Gewalt traumatisierend für Betroffene sein, 
also Wunden zufügen, die eigene Verhaltensweisen ändern (Enge, Gahleitner 2020: 
58). Diese rassistischen Traumata stehen nicht abseits des historischen Traumas, 
das rassifizierte Menschen erlebten und in Form transgenerationaler Traumata an 
Nachfahren weitergeben. Körperhaltungen, Blicke und Gesten im Raum wirken vor 
diesem Hintergrund, beeinflussen die Dynamik des Raumes und führen unbeabsichtigt 
zu Stressreaktionen bei queeren BIPoCs, die von Nervosität und Unwohlsein bis hin 
zu dissoziativen Zuständen und Panikattacken reichen können (vgl. Manekem 2017).

Ressourcen reflektieren, Ressourcen erschließen

Zu verstehen, dass Machtverhältnisse mehr sind als Diskriminierung, kann dabei 
helfen, keine falschen Versprechungen zu machen und realistischer einzuschätzen, 
was Lernräume in einem gegebenen Moment sein können: Ein Raum, der nicht abseits 
von Gesellschaft steht, sondern in dem sich Macht reproduziert. Diese Erkenntnis 
soll nicht dazu führen zu verkennen, dass Sensibilisierung ein wichtiger Schritt 
ist. Sensibilisierung allein kann jedoch nicht Rassismus und Sexismus beenden. 
Die Abnahme von Ressentiments in der Gesellschaft führt nicht automatisch zu 
gesellschaftlicher Teilhabe, weswegen wir auch von strukturellem Rassismus 
sprechen (James 2021). Dieses Verständnis trägt dazu bei, die Realität anzuerkennen, 
dass Rassismus, Sexismus und Klassismus strukturell vorhanden sind, und diese nicht 
als etwas zu verstehen, das in einer ansonsten „guten Gesellschaft“ als „Fehler“, 
„Abweichung“, „Ausnahmeerscheinung“ etc. beseitigt werden könnte. Es wirkt 
der falschen Versprechung entgegen, dass mit einer Diversifizierung machtvoller  
Strukturen und Hierarchien Probleme gelöst werden würden. Repräsentation ist 
wichtig, die Frage nach materiellen Grundlagen muss jedoch stets daran gekoppelt 
werden.

46 47



Eine Frage, die sich Menschen in der Bildungsarbeit dahingehend stellen können, ist 
die Frage der Ressourcenverteilung. Reflexionsfragen könnten hier lauten: 
• Wohin fließen die Ressourcen, die ich bekomme? 
• Fließt Zeit und Geld in Bereiche, die bereits über Ressourcen verfügen (beispielsweise 

Sensibilisierungsarbeit bei Ämtern)? 
• Wende ich Zeit und Geld auf, um Angebote für Menschen zu schaffen, die Teil des 

Umfelds rassifizierter, queerer Personen sind, oder schaffe ich Angebote für queere 
BIPoCs? 

• Wen zentriere ich in meiner Arbeit? Wie zeigt sich das anhand der Verwendung/
Zuweisung von Ressourcen, die mir zur Verfügung stehen? 

• Stelle ich marginalisierte Subjekte in das Zentrum meiner Arbeit und problematisiere 
ich die Umstände, die sie marginalisieren? 

• Kann mein Projekt Empowerment im Namen tragen, oder entpolitisiere ich damit 
den Begriff?

Dass Machtsysteme so tief in Gesellschaften verankert sind und diese 
strukturieren, legt es nahe, sich handlungsunfähig oder ohnmächtig zu fühlen. 
Zu verstehen, wie sich Machtverhältnisse auf Körper auswirken, eröffnet eine 
Vielzahl von Handlungsmöglichkeiten. Traumasensible, traumainformierte
und traumapädagogische Ansätze beziehen neben dem kognitiven Lernen 
den körperlichen Organismus mit ein. Sie können hilfreich dabei sein, mit dem 
interkorporalen Feld zu arbeiten und mit einer Reihe von Praxisansätzen wie 
Bewegungs-, Atem- und Entspannungsübungen wichtige Perspektiven für die 
machtkritische Bildungsarbeit zu liefern. Ein Blick in wissenschaftliche Diskurse 
der Sozialpsychologie, wie z. B. „The Body Keeps the Score“ (2014), lohnt sich dabei 
ebenso, wie Ansätze einzubeziehen, die in sozialen Bewegungen verortet sind, so 
etwa „Politisch Aktiv Sein und Bleiben“ (2018). Die Beziehung zum eigenen Körper 
(wieder-) herzustellen und das Einbeziehen der in Räumen anwesenden Körper 
in unsere (Bildungs-) Arbeit, können sehr konkrete Ansatzpunkte für Veränderung 
und Transformation sein, die mit einem tiefen Atemzug beginnen. Auch wenn jede 
Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Verhältnissen immer wieder neue 
Herausforderungen mit sich bringt, geht es immer auch um die anwesenden Körper 
und mit ihnen auch um die Körper, die vor ihnen kamen. 

Räume für alle?

Aufgrund der dargestellten Schichtung von Gesellschaft und den Machtverhältnissen, 
die vor keinem Raum halt machen, ist es wichtig, sogenannte „sicherere Räume“ 
anzubieten. In diesen Räumen wird Personen, die eine machtärmere Position in der 
Gesellschaft einnehmen, die Chance gegeben zusammenzukommen. Beispiele dafür 
sind Räume, zu denen weiße Menschen keinen Zutritt haben (z. B. BIPoC only Räume) 
oder Räume, zu denen cis-Männer keinen Zutritt haben (z. B. FLINT*A Räume). 
Aufgrund der oben beschriebenen Verhältnisse und angesichts dessen, wie sich 
infolge der genannten Verhältnisse Körper zueinander verhalten, sind diese Räume 
immens wichtig. Die Möglichkeit zur bedarfsorientierten Schaffung solcher Räume 
sollte als ein Standard der kritischen Bildungsarbeit etabliert werden. 

Gleichzeitig darf nicht der falsche Eindruck erweckt werden, dass in diesen 
geschützteren Räumen keine Verletzungen passieren können. Menschen 
in machtärmeren Räumen sind so heterogen wie die Gesellschaft selbst, 
mit unterschiedlichen Graden an (De-)Privilegierung, mit unterschiedlichen 
Kommunikationsmustern, internalisierten Rassismen, Sexismen, Antisemitismen 
und transgenerationellen Traumata. Es wäre absurd anzunehmen, dass ein solcher 
Raum einen absoluten Schutz vor Verletzungen garantieren könne, denn auch 
(oder besonders) verletzte Menschen verletzen Menschen (Cox 2021). Was für 
Möglichkeiten gibt es also, Räume zu gestalten, in denen Diversität und potenziell 
auch Schmerz gehalten und aufgefangen werden können? Was braucht es dazu, 
sowohl an individueller Einstellung als auch an Rahmenbedingungen, ungeachtet 
dessen, ob es sich um einen geschützteren Raum handelt oder um Räume, zu 
denen alle Menschen Zugang haben? Die Strukturfrage wird in diesem Text leider 
unbeantwortet bleiben, aber die oben aufgelisteten Reflexionsfragen zu Ressourcen 
ebenso wie diverse Awareness-Konzepte können Wege aufzeigen, welche 
Strukturen es brauchen könnte. Um individuelle Einstellungen zu entwickeln, sodass 
gemeinsames, solidarisches Arbeiten möglich wird, lohnt sich ein kurzer Blick auf 
BIPoC Trans*- Kämpfe.

Es geht nur gemeinsam

Poet:in, Autor:in und Akademiker:in Alok Vaid Menon sieht einen der größten Fehler 
feministischer Bewegungen der letzten Jahrzehnte darin, eine Identitätskategorie 
bestimmen zu wollen, die als einzige in der Lage ist, das Patriarchat zu stürzen.1

Diese Kategorie sei die cis-Frau und das habe dazu geführt, dass Trans*-Personen, 
Nicht-Binären und Inter* Menschen, Genderqueeren Identitäten und anderen 
marginalisierten Geschlechtern eine marginalisierte Rolle in feministischen 
Kämpfen zugesprochen wurde. Diese Darstellung ist zum einen historisch falsch, 
denn angefangen mit dem Widerstand gegen Kolonialismen überall bis hin zu 
den Stonewall Riots und den daraus entstandenen und bis heute andauernden 
Protesten, wie Pride oder dem Chistopher Street Day, nehmen Trans*, Inter- 
und Nicht-Binäre Menschen führende Rollen in entsprechenden Kämpfen und 
Bewegungen ein. Gleichzeitig werden sie dennoch gewaltvoll von den Bewegungen, 
die sie selbst prägen und anstoßen, ausgeschlossen. Sylvia Rivera, die maßgeblich 
an den Stonewall Riots 1969 und an der Etablierung solidarischer Wohnungs- und 
Medizinversorgungsalternativen für queere Menschen in Chicago beteiligt war, 
wurde auf der großen Pride Demonstration ausgebuht. Ihr wurde das Recht zu reden 
verweigert – auf einer Demonstration, für deren Existenz sie und u. a. Marsha P. 
Johnson maßgeblich verantwortlich waren. Sylvia Rivera erkämpfte sich das Recht 
zu reden und sagte unter Buh-Rufen: 

„But do you do anything for me? No. You tell me to go and hide my tail between my 
legs. I will not put up with this shit. I have been beaten. I have had my nose broken. I 
have been thrown in jail. I have lost my job. I have lost my apartment for gay liberation 
and you all treat me this way? What the fuck’s wrong with you all? Think about that!”

1 Online Podcast auf Youtube und anderen Plattformen: ALOK: The Urgent Need for Compassion | The 

Man Enough Podcast. https://www.youtube.com/watch?v=Tq3C9R8HNUQ, zuletzt abgerufen am 17.11.2021

and you all treat me this way? What the fuck’s wrong with you all? Think about that!”

1 Online Podcast auf Youtube und anderen Plattformen: ALOK: The Urgent Need for Compassion | The 

Man Enough Podcast. https://www.youtube.com/watch?v=Tq3C9R8HNUQ, zuletzt abgerufen am 17.11.2021

48 49



In dieser Aussage wird auch deutlich, welcher staatlichen Gewalt viele Trans*-
Personen, besonders BIPoC Trans*-Personen, ausgesetzt sind, da sie aus dem 
Raster der vorgesehenen staatlichen Zuordnung zu Mann oder Frau fallen und 
zugleich rassifiziert sind. Gleichzeitig fallen sie auch aus dem Raster breiter sozialer 
Bewegungen, die immer wieder von weißen Mittelschichten angeeignet und 
vereinnahmt werden, da sie nicht in den Kategorien schwuler Mann oder cis-Frau 
verortet sind. 

Die Kämpfe von Trans*-Personen und anderen genderqueeren Menschen 
demonstrieren sehr deutlich, dass es breite Bündnisse aller Identitäten braucht, 
um Machtstrukturen etwas entgegenzusetzen. Alok Menon macht uns darauf 
aufmerksam, dass Trans*-Personen nicht nur zeigen, dass Transition zwischen 
Geschlechtern möglich ist, sondern auch dafür stehen, dass Transition zwischen 
den Kategorien „Wir“ und „die Anderen“ erreichbar ist. Angela Davis bemerkt, dass 
Menschen in der Lage sind, gesellschaftliche Kategorien, wie eine zugeschriebene 
geschlechtliche Identität etwa, zu überwinden, und darüber hinaus in anderen, nicht 
festgeschriebenen Kategorien zu existieren, und dass somit auch Strafe und Isolation, 
die ebenso gesellschaftlich verankert sind, überwunden werden: „And I don’t think 
we would be where we are today – encouraging ever larger numbers of people to 
think within an abolitionist frame – had not the trans community taught us that it 
is possible to effectively challenge that which is considered the very foundation of 
our sense of normalcy. So if it is possible to challenge the gender binary, then we can 
certainly, effectively, resist prisons, and jails, and police.”2 (Davis 2020) 

Wenn das sogenannte Transsexuellengesetz abgeschafft und durch ein 
Selbstbestimmungsgesetz ersetzt werden würde, würden alle Menschen davon 
profitieren, denn Selbstbestimmung ist eine der Grundlagen solidarischer 
Gemeinschaft: das Recht Entscheidungen zu treffen. 

Es profitieren alle davon, wenn Institutionen Menschen nicht mehr vorschreiben, wer 
sie zu sein haben, und genau dieses Verständnis ist für die kritische Bildungsarbeit 
wichtig: Ein Raum, in dem Macht gemeinsam abgebaut wird, ist ein Raum, in dem alle 
Menschen ein bisschen freier sein können. 

2 Zu sehen in diesem Video auf Facebook: Dr. Angela Davis on the non-binary community https://www.

facebook.com/watch/?v=4049025058500829, zuletzt abgerufen am 17.11.2021

»  Al-Radwany, Marwa; Shah, Ahmed (2015): Mehr 

als nur ästhetische Korrekturen. In: antifra*, https://

antifra.blog.rosalux.de/mehr-als-nur-aesthetische-

korrekturen/, letzter Aufruf: 14.04.2021.

» Bauer, Heike (2008): Measurements of civilisation: 

non-western female sexuality and the fi n de siècle 

social body. In: Sexuality at the Fin de Siècle: The 

Making of a ‘Central Problem’, hrsg. von Peter Cryle 

and Christopher E. Forth (University of Delaware 

Press, 2008), S. 93–108.

» Breuer, Ingeborg (2019): „Gender Trouble / 

Warum Geschlechterforschung so umstritten ist“. 

Deutschlandfunk, https://www.deutschlandfunk.de/

gender-trouble-warum-geschlechterforschung-so-

umstritten-ist.1148.de.html?dram:article_id=461009, 

letzter Aufruf: 14.04.2021.

» Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der 

Geschlechter. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 

S.15–49.

» Crenshaw, Kimberlé (1991): Mapping the Margins: 

Intersectionality, Identity Politics, and Violence 

against Women of Color. Stanford Law Review, Vol. 

43, No. 6, S. 1241–1299.

» Cox, Laverne (2021): Hurt People hurt People. 

In: You are your best thing. Vulnerability, Shame 

Resilience, and the Black Experience. Dublin: 

Penguin Press, S. 164–168.

» Fausto-Sterling, Anne (2002): Sich mit Dualismen 

duellieren. In: Pasero, U. (Hrsg.): Wie natürlich ist 

Geschlecht? Gender und die Konstruktion von Natur 

und Technik. Wiesbaden: Westdeutscher Verlag, S. 

17–46.

» Enge, Robert; Gahleitner, Silke (2020): Die 

unbenannte Realität: Rassismus und Trauma. In: 

Sozialmagazin, Zeitschrift für Soziale Arbeit. Vol. 

1-2/2020, Weinheim: Beltz Juventa, S.56–66.

» Fuchs, Thomas (2017): Collective Body Memories. 

In: Durt, C., Fuchs, T., Tewes, C. (Hrsg.): 

Embodiment, enacting and culture. Investigating the 

Constitution of the Shared World. Cambridge: MIT 

Press, S. 333–352.

» Hall, Stuart (2000): Rassismus als ideologischer 

Diskurs. in: Räthzel, N. (Hrsg.): Theorien über 

Rassismus. Hamburg: Argument Verlag, S. 7–16.

» James, Daniel (2021): „Struktureller Rassismus“ – 

Verteidigung eines Begriffs“. In: Deutschlandfunk 

Kultur, https://www.deutschlandfunkkultur.de/

struktureller-rassismus-verteidigung-eines-

begriffs.2162.de.html?dram:article_id=494814, 

letzter Aufruf: 13.04.2021.

» Luthmann, Timo (2018): Politisch Aktiv Sein und 

Bleiben, Handbuch Nachhaltiger Aktivismus. 

Münster: Unrast Verlag.

» Menakem, Resmaa (2017): Body to Body, 

Generation to Generation. In: My Grandmother’s 

Hands, Racialized Trauma and the Pathway to 

Mending Our Hearts and Bodies. Las Vegas: Central 

Recovery Press.

» Schuller, Kyla (2018): Introduction. Sentimental 

Biopower. In: The Biopolitics of Feeling: Race, Sex, 

and Science in the Nineteenth Century. Durham: 

Duke University Press, S. 1–34.

» Prescod-Weinstein, Chanda (2017): Making Meaning 

of “Decolonising” – What do we mean when we say 

“decolonize”? https://medium.com/@chanda/making-

meaning-of-decolonising-35f1b5162509, letzter 

Aufruf: 14.04.2021.

» Van der Kolk, Bessel (2014): The Body Keeps the 

Score, Mind, Brain and Body in the Transformation 

of Trauma. Penguin Books.

2 Zu sehen in diesem Video auf Facebook: Dr. Angela Davis on the non-binary community https://www.

facebook.com/watch/?v=4049025058500829, zuletzt abgerufen am 17.11.2021

Literatur

50 51



„Lasst uns mal über Rassismus reden. Nicht über Rassismus und seine 
Auswirkungen, wie sie uns jetzt gerade betreffen. Sondern, wie wir das lösen 
können. Ansonsten werden wir immer wieder weiter Gelder bekommen, um solche 
Veranstaltungen zu machen, was auch nötig ist, um aufzuklären. Aber wenn es um 
konkrete Lösungen geht, müssen wir wirklich an die Wurzeln gehen.“

Peter Emorinken-Donatus beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die 
Jugendarbeit in Zeiten der Corona-Pandemie“ im November 2020

52 53



 Intersektionalität, Utopie und 
Sinnlichkeit — Ein Versuch, 
den Bauch über den Verstand 
zu loben

Ein Beitrag von Cecil Arndt

„I have been angry this week. Christian said:
Trust your anger. It is a demand for love.“1

- Natalie Díaz -

1 Díaz, Natalie (2020): „Isnt’t the Air also a Body, Moving?“. In: Postcolonial Love Poem. S. 74

54 55



Die folgenden Zeilen entstehen nach einigen Jahren als Cis-Frau of Color in der 
machtkritischen politischen Bildung und während einer Pandemie, die verschiedene 
Menschen an verschiedenen Orten in sehr unterschiedlicher und mitunter 
voraussehbar tödlicher Weise betrifft. Sie entstehen deshalb aus sehr gemischten 
Gefühlen: Da sind Unbehagen, Dankbarkeit, Trauer, Freude, Wut, vor allem aber 
maßloses Erstaunen; manchmal Verzweiflung und, im Jahr nach der medialen 
Aufmerksamkeit für #blacklivesmatter, zunehmende Ungeduld, die sich abwechselnd 
manifestieren und manchmal meiner Kontrolle entziehen.

Da ist aber auch immer wieder, in unerwarteten Momenten der Ruhe und der 
Ausgelassenheit und des Glücks: Zuversicht (vielleicht von einer Prise Trotz und 
Erstaunen durchzogen). Die speist sich nicht etwa aus dem, was in den Nachrichten 
zu lesen ist (und was nicht), sondern vor allem aus den Begegnungen und den 
darin stattfindenden Berührungen, zum Beispiel und vor allem in empowerment-
orientierten Räumen, wenngleich zuletzt vornehmlich online. Diese Berührungen 
und Begegnungen werden dann möglich, wenn sich Menschen einander zeigen 
und über Differenzen hinweg gegenseitig wahrnehmen, in all ihrer Verletzlichkeit, 
aber auch Kraft, mit manchen ihrer Träume und oft in großer Verbundenheit. Und 
weil ich, genährt von all diesen kleinen und auch größeren Momenten, noch immer 
nicht gewillt bin, die Hoffnung aufzugeben, daß die Welt (auch hier, vor allem aber 
anderswo) für Alle eines Tages anders und vor allem besser sein werde, als sie 
es ist, einfach weil sie es sein könnte und so dringend sollte, erlaube ich mir, ein 
paar sehr subjektive Zeilen zu verfassen, mit denen ich nicht theoretisch fundiert 
argumentieren möchte, sondern Gefühlen – wie Sehnsucht, Unmut und den kleinen, 
immer wieder auflodernden Funken Zuversicht – den Platz einräumen, der ihnen, wie 
ich finde, gebührt.

Zunächst deshalb zum Unbehagen: Es speist sich (an dieser Stelle) nicht so sehr aus 
der Erfahrung, daß die Beschäftigung mit Rassismuskritik und in der Folge mit den je 
eigenen Privilegien eine so mühsame und sich stetig an Abwehrmechanismen – denen 
unseres Gegenübers, aber auch unseren eigenen –, an sich selbst vergewissernden 
gesellschaftlichen Normalitäten und stets auf’s Neue gezogenen institutionalisierten 
Grenzen abarbeitende Tätigkeit ist. So gehen zahllose Trainer*innen und andere 
Fachkräfte (häufig, aber nicht ausschließlich of Color) in den Burn-Out – weil das, 
was wir (hier und da ausgebremst von unseren oft prekären Arbeitsbedingungen 
und in unseren eigenen Strukturen) stets entlang unserer eigenen Verletzungen und 
Traumata zu tun versuchen, nie genug ist. Es ist nicht genug gemessen an den für viel 
zu Viele bedrohlichen und gar tödlichen Verhältnissen, in denen wir uns bewegen, und 
in denen vielen von uns, positionierungsabhängig, ohnehin immer schon bedeutet 
wurde: „Du bist nicht genug“. Gerade für Fachkräfte of Color im weiten Tätigkeitsfeld 
Rassismuskritik, für die sich das eigene (Er-)Leben vom Beruflichen kaum trennen 
lässt, bekommt so die Feststellung von Toni Morrison eine Art doppelte Bedeutung: 
„[The very serious function of racism] is distraction. It keeps you from doing your 
work. It keeps you explaining, over and over again, your reason for being“.2

2 Morrison, Toni, ab Minute 36:00 in "Black Studies Center public dialogue. Pt. 2," May 30, 1975; abzurufen 

unter „https://soundcloud.com/portland-state-library/portland-state-black-studies-1

Doch hier soll es um dasjenige Unbehagen gehen, das sich aus der von Toni Morrison 
angesprochenen Ablenkung ergibt, die häufig in einer Auslassung mündet: Die 
unauflösliche Verwobenheit von Rassismus mit den materiellen Grundlagen des 
(Über-)Lebens, die mit den strukturellen, institutionellen und institutionalisierten 
Bedingungen, die unsere Wahrnehmung und Wirklichkeit strukturieren, über die 
individuelle Lebenssituation der Einzelnen hinausgeht. Dieses Unbehagen erwächst 
aus der allzu konsumerablen Konjunktur, die der Begriff der Intersektionalität in 
jüngerer Zeit auch in bundesdeutschen Bildungslandschaften und Programmen 
erfährt: Einst wurde er (implizit oder explizit) von Aktivist*innen of Color jenseits 
des Atlantiks an- und eingeführt und so die  Verwobenheit der Race-bezogenen, 
geschlechtlichen und weiteren Differenzen mit den gegebenen materiellen 
Bedingungen des Lebens zum Kern des politischen Handelns, zur Grundlage ihrer 
politischen Kämpfe gemacht.3 Die gegenwärtige Konjunktur dieses Begriffs lässt 
jedoch befürchten, daß „Intersektionalität“ – wie schon andere Debatten, z.B. die 
um „Diversity“ zuvor zeigten – zum bloßen schmückenden Beiwerk verkümmert, 
das es uns erlaubt, über die einzelnen Differenzlinien hinwegzusehen, die ihren 
je spezifischen Rahmen konstituieren. Und daß die Konjunktur des Begriffs den 
Tunnelblick verstärkt, mit dem jeder spezifische geographische, historisch-kulturelle, 
ökonomische Kontext ausgeblendet wird, ohne den sich Intersektionen aber nun 
nicht einmal analytisch erfassen lassen.

Denn aus rassismuskritischer Perspektive kann es eben nicht nur darum gehen, 
die Überschneidungen, Wechselwirkungen, Potenzierungen und additiven Effekte 
von Diskriminierung entlang der Differenzlinien rassifizierter, geschlechtlicher 
und sexueller Identitäten herauszustellen und sich in öffentlichen, oft wenig 
parteilich geführten Diskussionen und Veranstaltungen häufig als Token vorführen 
zu lassen und mit konkreten Forderungen dann kaum Gehör zu finden: Die wichtige 
Einbeziehung intersektionaler Standpunkte und Perspektiven (und auch dies macht 
die gegenwärtige pandemische Situation überdeutlich) in rassismuskritische 
Diskurse und pädagogische und beraterische Angebote bedarf notwendig und 
zunehmend dringlich der kontextualisierenden Einbeziehung der Kategorie Class. Sie 
braucht die Entwicklung einer Praxis, die über die Aufstiegsmöglichkeiten Einzelner 
hinaus die gesellschaftlichen Bedingungen fokussiert, welche die ökonomischen 
Ein- und Ausschlüsse jeden Tag auf’s Neue produzieren (werden). Denn diese 
bestimmen maßgeblich die (Über-)Lebensbedingungen und Zukunftsperspektiven 
derjenigen, die – gerade entlang rassistischer, geschlechtlicher, able-istischer und 
anderer Normalitäten – auf Basis z.B. von sogenannten Push-Backs, verweigerten 
Einreisemöglichkeiten, (nicht) erteilten Arbeitserlaubnissen oder -möglichkeiten, 
internationaler (auch vergeschlechtlichter) Arbeitsteilung und Handelsbeziehungen 
und scheinbar unauflöslicher (post-)kolonialer Besitz- wie Gewaltverhältnisse von 
rassistischen und patriarchalen Verhältnissen betroffen sind. Mein Unbehagen teile 
ich mit vielen meiner Freund*innen und Kolleg*innen. 

3 Vgl. Artikel von Cuso Ehrich auf Seite 42 in dieser Broschüre

56 57



Es erwächst daraus, daß dieser konkrete Zusammenhang von Race und Class 
sowie Überschneidungen mit weiteren Differenzlinien derzeit vielleicht nicht 
immer ausdrücklich geleugnet, aber doch allzu oft dethematisiert, wenn nicht 
gar tabuisiert wird, wenn Intersektionalität angeführt wird, und ökonomische 
Bedingungen und Ungleichheitsverhältnisse aber unangesprochen bleiben (sollen), 
und wir nicht gemeinsam nach nachhaltig verändernden gesellschaftlichen 
Handlungsperspektiven suchen. Denn es geht bei der Kritik von rassistischen 
Verhältnissen auch aus intersektionaler Perspektive eben nicht nur ausschließlich 
um Repräsentation (die auch immer an bestimmte Sprecher*innen-Positionen, an 
kontextuelle Repräsentabilität geknüpft und damit immer schon auf ein Zentrum 
gerichtet ist, welches das Regelwerk des Wünschenswerten und vermeintlich 
Machbaren bestimmt), sondern auch – vielleicht vor allem – um den Zugang zu 
überlebensnotwendigen materiellen Ressourcen. Denn die sind auch in Deutschland, 
aber insbesondere im globalen Kontext auf unerträgliche Weise ungleich verteilt.

Mein Unbehagen erwächst nicht nur aus der von mir empfundenen Vernachlässigung 
der Kategorie Class innerhalb bundesdeutscher rassismuskritischer Diskurse und 
Angebote, wenn es um die Entwicklung gemeinsamer Handlungsperspektiven geht, 
die über den Einzelfall hinausgehen; wenn es also darum geht, strukturelle und 
institutionelle wie institutionalisierte Verhältnisse in den Blick zu nehmen und nach 
gangbaren Wegen aus ihnen heraus zu suchen. Es erwächst auch aus einer von mir 
(auch im eigenen Erleben) empfundenen Schwierigkeit, uns konkret zu verorten und 
dann den Blick auf unsere je eigenen Privilegien zu richten und unseren privaten wie 
beruflichen Alltag mit den Wirklichkeiten jenseits des Schengenraums in Bezug zu 
setzen.4 Denn Intersektionalität als Grundlage einer politischen und praktischen 
Perspektive bedeutet, die sich überschneidenden Differenz-, Diskriminierungs- und 
Privilegierungslinien und die je eigene Positionierung zu kontextualisieren, das heißt 
räumlich und historisch konkret zu verorten, um sie als spezifischen Ausschnitt  
einer viel größeren Matrix begreifbar zu machen. Und nach und nach eine Praxis 
zu entwickeln, die nicht weniger als „das gute Leben für Alle“ anstrebt, um uns in 
unseren diskriminierungskritischen Tätigkeitsfeldern überflüssig zu machen und uns 
schamlos freudvolleren Dingen zuzuwenden. 

Deshalb wünsche ich mir, daß wir unsere Praxis nicht länger allein an einem 
Zentrum ausrichten, das uns bisher nicht nur beschäftigt hält, sondern stetig 
und qua definitionem weiter Margins (re-)produziert und bis zur Unkenntlichkeit 
normalisiert, da, wo die „Anderen“ leben und sterben. 

4 Nicht nur, aber besonders im Kontext Flucht wird unsere hiesige Eingebundenheit in globale 

Verhältnisse und die Schwierigkeit, diese mit unserem Alltag und den Aufgaben, die sich daraus ergeben, zu 

verknüpfen, besonders deutlich – so teilt sich unsere Beschäftigung mit Menschen auf der Flucht in der Regel 

mit unterschiedlichen Zuständigkeitsbereichen ein in ein Diesseits und Jenseits des Schengenraums und in 

das Niemandsland und die Wüsten und Meere dazwischen, das obendrein wenige bis gar keine tragfähigen 

persönlichen Beziehungen erlaubt.

Und weil auch unsere je individuellen Lebensrealitäten, Positionierungen, 
Diskriminierungen und Privilegierungen – materialisiert z.B. in unserem Kaffee 
am Morgen, unseren Mobiltelefonen, unserem Ressourcenverbrauch, unserem 
Zugang zu Impfstoffen und Gesundheitsversorgung, der Abwesenheit von Krieg in 
unserem konkreten Erleben und und und – auch jenseits familiärer Beziehungen 
und biographischer Bezüge unauflösbar mit den Lebensrealitäten und Bedingungen 
dieser Anderen verknüpft sind, ob wir wollen oder nicht, sollten wir uns gemeinsam 
befragen, auf wen wir uns in unseren Kämpfen, unserer Praxis als signifikante und 
komplementäre Andere oder Ähnliche beziehen wollen. 

Denn Vulnerabilität und Zukunftschancen betreffend macht es einen großen 
Unterschied, welche Bedeutungen und Folgen von ähnlichen Intersektionen unter 
welchen Bedingungen konkret produziert werden: Es macht einen Unterschied, 
ob, wie und von wem die Stimme einer Schwarzen Trans*frau gehört wird – als 
Figur in einer Serie im Streamingdienst, die uns etwas über unsere Geschichte(n) 
zu erzählen vermag, als studierter Podiumsgast auf einem Fachtag in Köln, oder 
als konkrete Person im Armenviertel am Stadtrand von Lima. Diese Schwarzen 
Trans*frauen mögen auf den ersten Blick von ein und derselben Intersektion von 
Differenzlinien betroffen sein. Diese generiert jedoch für sie und ihren Alltag ganz 
andere unmittelbare Bedeutungen und hat andere konkrete Folgen, steht aber eben 
doch in Relation zu unseren Lebenswirklichkeiten. Es kommt also auf uns an, wer 
ihr (und ihrem kleinen Bruder oder ihrer alten Mutter) wie wortgewaltig zur Seite 
steht, und es kommt auch auf uns an, ob ihre Erfahrungen in unsere Diskurse wie 
in unsere Verhandlungsmasse auf beifälligen Podien und in vielleicht glamourösen 
Social-Media-Posts Eingang finden, um Verbindungen und Mitverantwortlichkeiten 
anzuerkennen und nach Lösungen zu suchen.

Deshalb wünsche ich mir bei all unseren Auseinandersetzungen, sei es in einer 
breiteren Öffentlichkeit oder auch in Empowerment-orientierten Räumen, 
neben einer Markierung der je eigenen Sprechposition eine Kontextualisierung 
und Relationierung (und damit meine ich nicht etwa eine Relativierung!), eine 
Bezugnahme aufeinander, um so gemeinsam zu einer Verschiebung unserer 
Wahrnehmungshorizonte zu gelangen. Statt uns weiter im (notwendigen) mühsamen 
Kampf um Repräsentation aufzureiben, der Einzelne von uns vereinzelt näher ins 
Zentrum führt, und im tagtäglichen und oft vergeblichen Versuch der Abwehr von 
Zumutungen und Bedrohungen für Einzelne in Beratungs- und Begleitungssettings 
und manchmal in der Freund*innen- und Nachbar*innenschaft, wünsche mir deshalb 
einen Moment, in dem wir zu Atem kommen, uns umsehen, einander ansehen, hören, 
riechen, ertasten, spüren könnten. Vielleicht könnte aus diesem Moment genug 
Kraft, Wohlwollen und die vorsichtige wie mutige Bereitschaft entstehen, eine 
Auseinandersetzung mit unseren Differenzen, den je eigenen Toten Winkeln möglich 
zu machen – um so vielleicht neue Perspektiven zu entwickeln, die über unsere 
Wahrnehmungsmuster einerseits und besonders über vermeintlich unverrückbare 
ökonomische und kriegerische Normalitäten andererseits hinausweisen. 

58 59



Ich wünsche mir eine gemeinsame Situierung und Re-Kontextualisierung der 
verschiedenen Erfahrungen und Diskurse (und ihrer symbolischen wie materiellen 
Effekte), die wir hierzulande bezüglich Macht- und Gewaltverhältnissen haben, 
oft ohne sie aufeinander zu beziehen. Denn eine Verengung unserer Blicke auf das 
Zentrum, die konkrete ökonomische Verhältnisse, vor Ort wie global, nur am Rande 
miteinbezieht oder in andere Fachbereiche und Disziplinen verweist, droht uns 
den Blick zu verstellen auf das, was an Veränderung notwendig ist und vielleicht 
möglich sein könnte. Sie hindert uns daran, gemeinsam Utopien zu entwickeln – 
Utopien für Zeiten, in denen wir uns nicht länger weißen patriarchalen (cis*- und 
heterosexistischen, able-istischen, klassistischen, rassistischen, goj-normativen, 
lookistischen, age-istischen, adultistischen, akademistischen etc.) Macht- und 
Gewaltverhältnissen widmen müssen,5 sondern unsere Kraft, unsere Liebe und 
Kreativität auf Dinge richten können, die uns und anderen Freude bereiten. Und so 
komme ich von meinem Unbehagen (das manchmal als Verzweiflung, manchmal als 
Wut sich mein Gehör verschafft) zur Sehnsucht.

Um die Verhältnisse jenseits unseres eigenen Tellerrands wahrzunehmen und 
gemeinsam mit Vielen Utopien nachzuspüren, die über die bestehenden Verhältnisse 
hinausweisen und unsere Bedürfnisse, unsere Träume, vielleicht unser Begehren 
dekolonisieren und unsere Blickrichtung vom Zentrum lösen, an dem unsere Wünsche 
und Träume allzu oft ausgerichtet sind und dann doch oft zerschellen, bedarf es 
eigentlich nicht viel: Globale Verhältnisse und transkulturelle Beziehungen sind in 
unseren post-migrantischen Räumen (in unseren Veranstaltungen, Workshops, 
Diskussionen, Podien, Angeboten etc.) längst anwesend. Viele von uns haben 
Biographien, die in verschiedenen Sprachen und Akzenten stets neu geschrieben, 
und Identitäten, die kontextuell unterschiedlich angerufen und verstanden werden. 
Viele von uns haben Familienangehörige und Freund*innen in anderen Ländern 
und auf anderen Kontinenten, mit denen wir nicht nur im persönlichen Austausch 
stehen, sondern für die wir auch – das wird in Zeiten der Pandemie besonders 
deutlich – Verantwortung übernehmen, indem einige z.B. regelmäßige finanzielle 
Unterstützung leisten, kleine Spendenaufrufe starten und Nachrichten verfolgen, 
die hier im Allgemeinen wenig Aufmerksamkeit bekommen, oder hier innerhalb der 
Familie, Nachbar*innenschaft und Peer-Groups Ressourcen miteinander teilen, die 
eben nicht allen zugänglich sind, weil sie von- und umeinander wissen. Gleichzeitig 
sehnen sich viele von uns vielleicht danach, ihre Lieben andernorts im post-
pandemischen oder aufenthaltsrechtlichen Irgendwann endlich wiederzusehen, sie 
in die Arme nehmen und miteinander weinen, lachen, essen, tanzen, singen oder 
einfach schweigsam nebeneinandersitzen zu können. 

All dies sind Verantwortungen, Sorgen, Sehnsüchte, Geschichten und Gefühle, die 
in unseren (Diskurs-)Räumen zwar immer da sind, jedoch oft weder Gehör noch 
Anerkennung finden. Sie werden häufig auch in Empowerment-orientierten Räumen 
ins Private der Einzelnen verschoben. 

5 Und, in Abhängigkeit unseres Lebensmittelpunkts und Umfelds, daran nicht selten auch zu erkranken 

oder zu sterben.

Es sind konkrete Anknüpfungspunkte, repräsentiert und verwirklicht durch konkrete 
Personen in unserer unmittelbaren (Arbeits-)Umgebung. Auf diese Erfahrungen 
könnten wir uns auf der Suche nach neuen Perspektiven und konkreten Praktiken 
beziehen, wenn wir uns und unsere Räume dafür öffnen, uns einander zuwenden 
und im Kollektiv und gemäß unseren Bedürfnissen und Ressourcen nach Lösungen 
suchen würden, um dem vermeintlich Privaten in eine gemeinsame politische und 
solidarische Praxis Einlass zu gewähren. Andere Anknüpfungspunkte, die längst 
da sind, wenn wir es wagen hinzuschauen, hinzuhören und uns einzufühlen, sind 
die von Einzelnen mitgebrachten und verkörperten Erfahrungen, Kenntnisse und 
Erinnerungen – Familien- und Community-Wissen, historisches und kulturelles 
Wissen, Namen mit ihren Geschichten, Gedichte, Lieder, Rhythmen und Melodien, 
Rezepte für Gerichte, medizinale Kenntnisse, Wörter und Sprachen und 
Bilder(welten) – die nie im allgemeinen westlichen Wissenskanon Anerkennung 
gefunden haben noch vorgesehen sind. Dessen weiße patriarchale Tradition hat 
im Zuge von Christianisierung und Kolonisierung fein säuberlich Geist und Körper 
voneinander getrennt, den Zugriff auf kolonisierte Körper und Arbeitskraft 
gesichert und fest in wissenschaftlichen Praktiken verankert und unterscheidet 
seither streng zwischen Akademie und Expertise einerseits und Gefühl und Folklore 
andererseits.6 Aus intersektionaler rassismuskritischer Perspektive ist es an der Zeit 
uns einzugestehen, daß weißes westliches und patriarchales Gate-Keeping7 auch in 
unsere pädagogischen und beraterischen Konzepte und Praktiken wie denen der 
sozialen Arbeit und politischen Bildung fest eingeschrieben ist. 

6 Vgl. Victoria Santa Cruz ab Mi nute 11:00 in: „Entrevista a Victoria Santa Cruz“. Abzurufen unter www.

youtube.com/watch?v=DMu6BkUJ-Os.

7 Dekolonisierungsdiskurse, die zunehmend auch in die deutschsprachige Bildungslandschaft und 

Pädagogik Eingang finden, haben deutlich gemacht, daß wir nicht umhin kommen, uns zu fragen, wessen Wissen 

(auch in unseren Räumen) als solches zählt, und wessen Wissen unsichtbar gemacht und abgewertet wird. „The 

word systemic has power to absolve individuals of responsibility. However, systemic racism requires individuals 

to be accountable for internalizing white supremacist culture and executing racist behaviors. Consciously 

or otherwise, even social work scholars impose practices that slow progress, limit scholarly growth, and 

ultimately harm the very people social workers seek to benefit. Specifically, gatekeeping in its many forms cost 

scholars of color acceptance into programs and fellowships, mentoring, publications, funding, and eventually, 

appointments to academic positions. This is not to mention the undue emotional and intellectual burden that 

BIPOC students face as a result of feeling excluded from academic spaces. Scholars of color can infuse lived 

experience into research and generate new lines of inquiry, but when this work is devalued, scholars are left 

wondering if their methods, ideas, or skin color are the reason their research stalled. Gatekeeping serves to 

perpetuate the notion that Eurocentric ontology and epistemology are those that hold value; education is 

mired in this form of colonization.“ Aus: https://sswr.confex.com/sswr/2022/webprogram/Session12692.html, 

abgerufen am 19.12.2021

60 61



Unsere Praxis hat so nicht nur ihren eigenen Anteil an Exotisierung, kultureller 
Ent- und Aneignung, Kommerzialisierung und Abwertung außereuropäischer 
Wissensbestände und Praktiken (e.g. Yoga, tradiertes Heil- und Pflanzenwissen, 
Musiktraditionen, Kulinarik etc.) und Artefakten (kulturelle Symbole und 
Gegenstände, Instrumente, Kunstwerke etc. ), die hier wahlweise zu Lifestyle-
Beschäftigungen, Museumsbeständen oder Reise-Souvenirs degradiert werden; 
sondern auch daran, all jene Bedeutungen, Spuren und Kontaminationen für 
ungültig zu erklären, die an den Rändern unserer zentralisierten und normalisierten 
Wahrnehmung erfahrbar und wirklich werden, von Anderen Bündeln und Normen 
von Gender, Sexualitäten, Generationalität, Ancestry, Schönheit oder Spiritualität 
bis hin zum Verständnis dessen, welches und wessen Leben zählt, auch um erzählt 
zu werden.

Was wäre also, wenn wir das, was wir unter intersektionaler und rassismuskritischer 
politischer Bildung und pädagogischer und sozialer Arbeit verstehen, auf situiertem 
Wissen gründen würden8, das sich aus den Leerstellen und Zwischenräumen nährt, 
die mehr als 500 Jahre disparater und dennoch interdependenter Geschichte(n) und 
Lebenswirklichkeiten stets auf's Neue produzieren. Und uns wie unsere Praktiken 
auf dieser Grundlage selbst befragten? Was, wenn wir das vermeintlich Individuelle 
und Private, das als Folkloristisch ausgeschlossene Wissen um uns und die Welt, 
wenn wir unsere multiplen, polyphonen, sich überschneidenden, widersprechenden 
und immer wahren, wirklichen und verkörperten Erinnerungen9 und Erzählungen zu 
Bezugspunkten unserer Arbeit machen würden – um so die Koordinaten zu verschieben, 
an denen wir unsere Sehnsüchte, Träume und damit unsere Möglichkeitsräume 
individuell wie gemeinsam neu ausrichten können? Was, wenn wir die verschiedenen 
Bedeutungen, die Differenzlinien und Intersektionen in verschiedenen Kontexten 
generieren, aufeinander beziehen, uns dazu in Beziehung setzen würden? Was, wenn 
wir uns auf die Spuren dessen begeben, was ausgeschlossen bleibt, weil wir davon 
nicht zu erzählen wagen? Denn Widerstand, Camouflage und Eskapade waren immer 
schon auch und vielleicht vor allem in den Zwischenräumen zu Hause und haben die 
Leerstellen besetzt, um in Palenque wie im Ballroom zu überleben.

8 „Situated knowledges work like an apparatus of producing "[…] a more adequate, richer, better account 

of a world, in order to live in it well and in critical, reflexive relation to our own as well as others' practices of 

domination and the unequal parts of privilege and oppression that make up all positions". – Donna Haraway. In: 

Haraway, Donna. (1988). "Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the Privilege of Partial 

Perspective." Feminist Studies 14, 3: 575-599. S. 579

9 “Remembrance restores possibility to the past, making what happened incomplete and completing 

what never was. Remembrance is neither what happened nor what did not happen but, rather, their 

potentialization, their becoming possible once again.” - Giorgio Agamben. In: Agamben, Giorgio (2000): 

Potentialities: Collected Essays in Philosophy. Stanford University Press.

Was, wenn wir auf der gemeinsamen Suche nach dem, was möglich ist, unsere 
Sinnlichkeit – als die Grundlage von Welterfahrung und damit von Wissen über die 
Welt und über uns Selbst sowie als Ressource – in unsere Praxis einbeziehen würden? 
Jenes Wissen also, das nicht sprachlich verfasst ist und sich dennoch mit all jenen, 
die waren, in uns, mit uns und zu uns verkörpert? Das Wissen in unseren Räumen 
riecht nach Kakao und Zimt und Palo Santo, unsere Erinnerungen schmecken nach 
Mango, Cumin und Cilantro, und unsere Herzen schlagen auch ohne musikalische 
Früherziehung, Festivalbändchen und Musikindustrie immer schon in den Rhythmen 
von Cumbia, Dancehall und Afrobeat. All dies sind Möglichkeiten, uns Selbst in unseren 
Räumen aufzuspüren und einander spüren zu lernen. Sinnlichkeit und sinnliche 
Erfahrung in unseren Räumen als Ressource zu begreifen, die Begegnungen mit uns 
Selbst und mit Anderen ermöglicht, bedeutet so gleichzeitig die Möglichkeit, uns 
wechselseitig voneinander, von unseren unerzählten Geschichten und Erinnerungen, 
Sehnsüchten und Notwendigkeiten berühren zu lassen.

Um uns in unseren Räumen einander zuzuwenden, uns mit unseren Erinnerungen 
und unseren Gefühlen – Unbehagen, Dankbarkeit, Verzweiflung, Trauer, Freude, Wut 
oder auch Liebe – und in unserer Sinnlichkeit zu begegnen und uns gegenseitig Platz 
einzuräumen, braucht es zunächst sehr viel Vertrauen, Zeit und eine gehörige Portion 
Mut. Denn es bedeutet, unsere von sozial sanktionierten Normalitäten geprägte 
Scham zu benennen und vorsichtig zu überwinden und uns einander auch jenseits 
von Argumenten zuzumuten. Es verlangt von uns auch, uns von einem Tunnelblick 
zu lösen, der uns als Einzelnen vermeintlich Sicherheit verspricht, während darin 
jede Potentialität an einem Zentrum ausgerichtet bleibt, das für die große Mehrzahl 
der Menschen stets unerreicht bleiben wird. Es verlangt, uns statt dessen den 
Schnittstellen, Leerstellen und Rändern zuzuwenden und uns zu diesen in Beziehung 
zu setzen. Einander wirklich zu begegnen und uns voneinander berühren zu lassen, 
könnte jedoch bedeuten, die Grenze zwischen Politischem und Privatem gemeinsam 
nach und nach für ungültig zu erklären – um gemeinsam neue Perspektiven und 
Möglichkeiten zu erkunden, die vielleicht für uns alle lebenswerter sind, als das, was 
ist, und uns miteinander in Bewegung zu setzen.

62 63



„Der Blick nach Amerika ist wichtig. Aber wenn er ausschließlich nach Amerika geht, 
ist er – besonders in meiner Community, der Black Community – auch gefährlich. 
Denn auf der einen Seite haben wir den eurozentristischen Blick und dann den 
Blick, der voll nach Amerika gerichtet ist. Gleichzeitig sind seit mehr als 30 Jahren 
mindestens 40.000 Brüder und Schwestern vor unserer Haustür ertrunken und ich 
sehe keine vergleichbare Mobilisierung dafür. Das muss in die eigenen Debatten um 
Rassismus und in die gesellschaftliche Debatte mit einfließen.“

Peter Emorinken-Donatus beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die 
Jugendarbeit in Zeiten der Corona-Pandemie“ im November 2020

„Ich habe den Eindruck, dass die Frage von Klassismus und die Frage von 
Klassenverhältnissen uns rassismuskritisch Bildungsarbeitenden irgendwie 
mehr und mehr aus der Hand gleiten. Klassismus wird immer wieder erwähnt, 
also die Diskriminierungsform, und es gibt eine gewisse Sensibilität dafür, dass 
Menschen und Gruppen durch soziale Ungleichheit marginalisiert sind, in prekären 
Verhältnissen leben – beispielsweise auf Grund von Jobs und Lohnarbeit. Und 
Rassismus als 500 Jahre alte Ideologie gibt es auch in anderen Wirtschafts- und 
Gesellschaftsformen. Das heißt, auch wenn wir Kapitalismus überwunden hätten, 
dann wäre das nicht so, dass Rassismus automatisch aufgelöst wäre. Und trotzdem 
hängen die beiden sehr, sehr stark zusammen und bedingen sich.

Ich  wünsche mir da sehr, da auch nochmal wirklich die Frage mit rein zu nehmen: 
Okay, wie hängt eigentlich Rassismus gerade auch mit dem kapitalistischen 
Wirtschaftssystem zusammen? Wie bedingen und bestärken sich die beiden? Wie 
können wir wirklich weiterführende Gesellschaftsutopien entwickeln, jenseits 
dieser Wirtschafts- und Produktionsform, in der wir uns gerade bewegen?“

Kiana Ghaffarizad beim Fachtag „Verschieden, Getrennt, Gemeinsam“ im Dezember 2019

„It’s not that Europe does not have the capacities to have refugees. For me it’s 
always like: “Okay, stop producing refugees if you don’t want them in your country.” 
Because all the problems for refugees are from the global north. They come, they 
bring the guns, they bring the pollution from cars, they come and take land.”

Elizabeth Ngari beim Webtalk „STRUGGLES & UTOPIAS – Selbstorganisierung, Intersektionalität und Empowerment im 
Kontext Flucht und Migration“ im September 2021

64 65



 Un_Vereinbarkeiten? – 
Zum Zusammendenken 
von Rassismuskritik und 
Antisemitismuskritik

Ein Beitrag von Kiana Ghaffarizad

Auf einem bundesweiten E-Mail-Verteiler passierte im November 2021 das, was in so 
vielen politischen Räumen seit Jahrzehnten passiert, online wie offline: Es begann 
mit einem E-Mail-Austausch. Ein Austausch zwischen ein paar Menschen über eine 
Studie und über die Frage, wann eine wissenschaftliche Forschung zu Rassismus 
selbst macht- und rassismuskritisch ist und wann nicht. Eine Nebenbemerkung – und 
der Fokus dieses Austausches richtete sich dann schnell auf die Auseinandersetzung 
mit einer Organisation, die sich unter anderem gegen Antisemitismus engagiert. 
Und damit fing es an: Die richtige wie wichtige kritische Auseinandersetzung mit 
Rassismus wurde gegen die richtige wie wichtige kritische Auseinandersetzung 
mit Antisemitismus ausgespielt. Zugleich wurden antisemitische Erzählungen als 
legitime rassismuskritische Perspektiven verteidigt und Personen, die auf den 
antisemitischen Gehalt jener Erzählungen hinwiesen, wurden disqualifiziert. Dieser 
Streit zog sich über Wochen hin. Ein Streit, der bittererweise nicht ungewöhnlich ist, 
der sogar exemplarisch ist, für allzu viele Räume, E-Mail-Verteiler, Online-Foren, 
Offline-Seminare, auch in der pädagogischen Bildungsarbeit. Rassistische Aussagen 
unter dem Deckmantel von Antisemitismuskritik und antisemitische Aussagen 
unter dem Deckmantel von Rassismuskritk — es scheint, als wäre es unmöglich 
Antisemitismus- und Rassismuskritik miteinander zu verbinden, ohne das eine oder 
das andere zu relativieren, zu bagatellisieren oder zu reproduzieren. 

Die folgende E-Mail ist mein Versuch gewesen, Impulse zu setzen gegen die 
vermeintliche Unvereinbarkeit von Rassismus- und Antisemitismuskritik. Eine E-Mail, 
die sich ebenfalls exemplarisch als an alle Räume, Gruppen, Vereine, Personen und 
Institutionen — mich selbst eingeschlossen — gerichtet verstehen lässt, deren Ziel 
es ist, die gegenwärtigen Macht- und Diskriminierungsverhältnisse, welche unsere 
Gesellschaft prägen, abzubauen.

66 67



Salam,

ich schreibe die folgenden Worte, weil mein Herz blutet, wenn ich die E-Mails der 
vergangenen Tage auf dem Verteiler lese. Weil es erneut blutet. Diesen Verteiler sehe 
ich gegenwärtig nicht, nicht mehr oder noch nicht als einen geeigneten Ort für einen 
kollektiven Auseinandersetzungsprozess zu den Fragen, wann Antisemitismus und 
Rassismus beginnen, wie wir diese als solche deuten und entkräftigen können. Und würde 
ich dies an diesem Ort versuchen – ich würde mich dabei nur weiter in dem derzeitigen 
Spiel um Deutungshoheiten verfangen. Deutungshoheiten darüber, wer entlang welcher 
Positionierungen und Verletzungen nun mehr oder weniger legitimiert ist, Erzählungen 
und Bilder als (nicht) antisemitisch bzw. rassistisch zu bezeichnen. 

Aus dem Grund richte ich meine Mail nicht an die Menschen auf dem Verteiler, die jene 
antisemitischen Erzählungen reproduzieren, welche hier immer wieder und gegenwärtig 
unter dem Vorwand einer kritischen Auseinandersetzung mit NGOs zu lesen sind. 
Meine Mail richte ich nicht an die Menschen, die jene antisemitischen Erzählungen und 
Diffamierungen nicht als solche deuten möchten oder diese sogar bekräftigen.  Meine 
Mail richte ich auch nicht an die Menschen auf dem Verteiler, die andere Menschen [...] 
auf eine derart unsägliche Weise beschimpfen, wie sie es wahrscheinlich nie tun würden, 
säßen sie ihnen direkt gegenüber.

Meine Mail richte ich an die Menschen auf dem Verteiler, die darauf aufmerksam gemacht 
haben, dass in einer wissenschaftlichen Studie rassismuskritisches Wissen von Schwarzen 
Menschen, People of Color und Migrant*innen de-thematisiert wird. Und meine Mail richte 
ich an die Menschen auf dem Verteiler, die die hier reproduzierten antisemitischen Bilder 
und Verschwörungserzählungen immer wieder klar benennen und in den vergangenen 
Tagen klar benannt haben. 

Mit dieser Mail zeige ich mich solidarisch mit euch, mit denjenigen Menschen, die 
seit Jahren, Jahrzehnten zu den (historischen) Unterschieden, Verschränkungen und 
Wechselwirkungen von Rassismus und Antisemitismus politisch und aktivistisch arbeiten. 
Menschen, die erkannt haben, dass in einer weiß-christlichen Dominanzgesellschaft 
Schwarze Menschen, People of Color und Juden_Jüdinnen immer schon in die Position 
der “Anderen” verwiesen wurden, marginalisiert wurden und werden. Die wissen, dass 
wir strukturelle Macht- und Herrschaftsverhältnisse nur dann verändern, verschieben, 
aushebeln können, wenn wir uns verbünden. Die seit Jahren und Jahrzehnten selbstkritisch 
fragen: Wie können wir Kämpfe von antisemitismus- und rassismuserfahrenen 
Communities verbinden – trotz und mit all unseren Unterschieden, mit unseren 
unterschiedlichen Verletzungen, Verletzbarkeiten, mit unseren Widersprüchlichkeiten? 
Wie können wir uns desintegrieren, wie es die Herausgeber*innen der Zeitschrift Jalta* 
formulieren, wie können wir uns aus dem dominanzkulturellen Theater lösen, in dem 
wir die Rolle zugewiesen bekommen, Hierarchien der Unterdrückung untereinander zu 
errichten, uns gegeneinander auszuspielen, uns zu vereinzeln? Ein Theater, bei dem sich 
die weiße Mehrheitsgesellschaft erst vergnügt die Hände reiben, und diese dann von ihren 
eigenen Antisemitismen und Rassismen rein waschen kann. 

Ich möchte mich mit dieser Mail solidarisch mit den Menschen, Gruppen, Vereinen und 
Selbstorganisationen – auf diesem Verteiler und anderswo – zeigen, die seit Jahren 
und Jahrzehnten beweisen, dass es möglich ist, Kämpfe, Widerstandspraktiken und 
Visionen von antisemitismus- und rassismuserfahrenen Communities zu verbinden; 
trotz und mit all unseren unterschiedlichen gelebten Erfahrungen. Menschen, die 
wissen, dass wir uns dafür konstant selbstkritisch mit unseren eigenen verinnerlichten 
Antisemitismen und Rassismen auseinandersetzen müssen, mit unseren antisemitischen 
und rassistischen Wahrnehmungs- und Deutungsbrillen. Da wir alle, jede Person, jede 
(Selbst-)Organisation, jede Stiftung, jede Institution, jeder Verein, in dieser Gesellschaft 
verstrickt sind in rassistische und antisemitische Machtverhältnisse. Ob wir wollen oder 
nicht.

Ich teile die Visionen, die die Autor*innen in dem Text „Realgedankliche Utopien” 2018 
im Missy Magazin formuliert haben: „In meiner Utopie wird gegen Antisemitismus nicht 
rassistisch und gegen Rassismus nicht antisemitisch argumentiert, sondern Kämpfe 
gegen Antisemitismus sind rassismuskritisch und Kämpfe gegen Rassismus sind 
antisemitismuskritisch.” Ich teile vor allem ihre Visionen, dass wir mehr Bündnisräume 
brauchen. Mehr Räume für „heilenden Widerstand und widerständige Heilung…“**.   
Mir macht es Mut zu wissen, dass wir Vorbilder haben, von denen wir lernen können, 
Bündnisräume zu gestalten, um uns auf kollektive Auseinandersetzungsprozesse 
einzulassen. Um unser Wissen, unsere Geschichte(n), unsere eigensinnigen Erfahrungen 
zu teilen, um Ambivalenzen und Widersprüche auszuhalten. Mir macht es Mut zu wissen, 
dass wir viele sind, die jene Visionen teilen – auf diesem Verteiler und anderswo.

Kiana

*Micha Brumlik/Marina Chernivsky/Max Czollek/Hannah Peaceman/Anna Schapiro/Lea Wohl von Haselberg (Hrsg.) 
(2017): Jalta. Positionen zur jüdischen Gegenwart, Ausgabe 2: Desintegration.

** Miriam Burzlaff und Pasquale Virgine Rotter (2018): „Realgedankliche Utopien – Utopische Realgedanken“, online 
verfügbar: https://missy-magazine.de/blog/2018/04/12/realgedankliche-utopien/

Der Text ist inhaltlich unverändert, lediglich Namen von Menschen und Organisationen wurden aus 
Datenschutzgründen gelöscht.

68 69



„Immer, wo es Gewalt gab, gab es auch Widerstand. Und ich finde dieser 
Widerstand, der muss (in der Bildungsarbeit) stärker betont werden. Aus der 
Perspektive des Widerstands können und sollten Wissensbestände irritiert werden.“

Megha Kono-Patel beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit in 
Zeiten der Corona-Pandemie“ im November 2020

70 71



 Atmen-Fühlen-Denken-Handeln 
Mögliche Dimensionen einer machtkritischen Praxis

In dieser bildhaften Darstellung haben wir, das Team vom projekt.kollektiv, 2021 
den Versuch unternommen, Dimensionen machtkritischen Handelns abzubilden und 
zu definieren. Wir arbeiteten ausgehend von dem Vierklang atmen-fühlen-denken-
handeln. Ganzheitliche Praxen und Ansätze der Bildungsarbeit, die Menschen und 
Themen auch über bspw. sinnliches Erleben adressieren und Lernen ermöglichen 
bzw. anregen, das auch über das rein Intellektuelle hinausgeht, sollen so in den 
Mittelpunkt gerückt werden. Gleichzeitig ist dieser Vierklang auch grundlegend für 
unser Verständnis von Rassismuskritik und rassismuskritischer Praxis und unsere 
Arbeit.

72 73



Diese Darstellung haben wir als work in progress markiert, da sie nicht als abgeschlossen sondern als 
prozesshaft zu verstehen ist. Viele der dargestellten Ideen sind Gegenstand gesellschaftlicher und 
fachlicher Auseinandersetzung und die Konkretisierung ist stets kontextabhängig.

In den freien Feldern könnt ihr eure Ideen, Gedanken oder Fragen ergänzen und die Reflexion weiterführen 
– was geht euch durch Kopf und Körper? Was darf hier nicht fehlen? Woran möchtet ihr arbeiten?

work in progress

Dimensionen rassismus- und 
diskriminierungskritischen Handelns
- zur Reflexion der eigenen Positionierung + zur Eröffnung von 
Handlungsperspektiven -

�����������

������
����

�������

������������������������
�����
�
�������
���	
���
��������������������������

�����
����������
��
���
	�������
����
�����������������

�
�	���������
 ���
��­
�	���

��������
������������������
�
����
���
�������	��

��­����
��������������
�����������

�����
���
����
������
���������

������

�������­
�	���������������������­�
�������������
�����������������
����������
���
�������������
���������
�����
���	���������������
�	������������

�
�	�����
����
�����

����
�����
���������
�������


���
����
�������	���
����
�
������
����
�����

• Sensibilisierung
• Empowerment(-orientierung)

zwischenmenschlich, in pädag. 
Räumen, politisch/gesellschaft-

lich, global

auch: (pädagogische) Formate 
und Methoden Netzwerke/Allianzen

Umverteilung

Barrieren-Abbau

Ö-Arbeit

Reflexion von Barrieren

wer/woher Expertise?

Welche marginalisierten Wissensbestände 
kann ich durch meine Praxis legitimie-

ren/stärken?

Zugänge zu Informationen?

individuell + kollektiv
institutionell + strukturell

materiell + symbolisch

an der Schnittstelle bzw. als 
größerer Rahmen

Pausen!

74 75



 Do
ku

m
en

ta
tio

n:
 

 Da
s 

pr
oj

ek
t.k

ol
le

kt
iv

 
in

 d
er

 P
ra

xi
s

Te
il 

II

76 77



Die rassismuskritische 
Brille mitnehmen 

Ein Gespräch zwischen Kolja Koch 
(Projektreferent von 2017 bis 2020) 
und seiner Nachfolgerin Isabell May 
(Projektreferentin seit 2021)

Isabell: Hallo Kolja, danke, dass du dich an diesem 
gemeinsamen Rück- und Ausblick beteiligst! 
Es wäre schön, wenn du zu Anfang etwas zur 
Entstehungsgeschichte des Projekts erzählen 
könntest. Aber auch, wie du persönlich dort 
gelandet bist –  was war dein Zugang zum Projekt, 
wie ist es dazu gekommen?

Kolja Koch: Ich habe im Spätsommer 2017 beim 
projekt.kollektiv angefangen und es im ersten 
Projektjahr übernommen, nachdem es wenige 
Monate von einer Vorgängerin bearbeitet 
worden war. Da kannte ich IDA-NRW schon von 
Veröffentlichungen, Texten usw. Mir ging es zu 
dem Zeitpunkt darum zu schauen: Wo steht das 
Projekt gerade? Aus meiner Sicht stand es noch 
ganz am Anfang. Es war bereits eine Fachtagung 
für Oktober geplant worden und das war dann 
auch das Erste, auf das ich hingearbeitet habe. 
Zu den Rahmenbedingungen würde ich sagen, 
dass es im Projekt anfangs relativ hohen Druck 
gab, viel Output zu produzieren – auch im 
Hinblick auf das bereits nahende Ende des ersten 
Projektjahres. Die jährliche Förderung stellt eine 
große Herausforderung dar, denn da muss man 
immer schauen: Was schafft man in diesem Jahr 
noch, und was ist erst im nächsten Jahr möglich. 
Insgesamt fand ich die Konstellation deshalb nicht 
ganz glücklich. 

78 79



Isabell: Was meinst du damit, wenn du 
sagst, dass die Konstellation nicht so 
glücklich war?

Kolja Koch: Ein Projekt 
alleinverantwortlich umzusetzen 
finde ich grundsätzlich nicht ideal. So 
ein Projekt sollte möglichst immer im 
Team umgesetzt werden, insbesondere 
wenn es sich um rassismuskritische 
Bildungsarbeit handelt und vor allem, 
wenn – wie in diesem Fall – ein weiß
positionierter Cis-Mann ein solches 
Projekt allein umsetzen soll, bei 
dem es um geflüchtete Menschen 
in Deutschland geht. Für mich war 
von Anfang an klar, dass das ein 
Spannungsfeld ist und dass die Arbeit 
teilweise auch „heiße Themen“ 
berührt. Ich musste da für mich auch 
erstmal schauen, wie das in der 
Projektarbeit aussieht, und was sich 
daran ggf. ändern lässt.

Isabell: Vielleicht kannst du nochmal 
was dazu sagen, wo das Projekt 
angesiedelt ist, mit welcher Struktur, 
und ob das für dich bedeutet hat, 
bestimmte Vorgaben zu beachten?

Kolja Koch: Das Projekt wird 
durch einen Sondertopf, der nach 
dem „Sommer der Migration“ von 
der Landesregierung ins Leben 
gerufen worden war, gefördert. 
Aus dem Topf wurden und werden 
viele Fachstellen und Träger der 
Jugendarbeit gefördert, mit dem 
Fokus auf Geflüchtetenarbeit. Das 
war auch ein Fokus dieses Projekts, 
wie es auch im ursprünglichen 
Projekttitel („Jugendbildungsarbeit 
für und mit jungen Geflüchteten aus 
rassismuskritischer Perspektive“) 
formuliert worden war. Wenn ich es 
damals hätte entscheiden können, 
hätte ich von Beginn an einen Titel 
gewählt, der junge geflüchtete 

Menschen weniger als besondere 
Zielgruppe und sie selbstverständlicher 
als Akteur*innen in der Jugendarbeit 
mitdenkt. Ich denke es ist sehr wichtig, 
dass dieser Bereich gefördert wird und 
spezifische Bedarfe gedeckt werden, 
aber im Hinblick auf rassismuskritische 
Bildungsarbeit ist eine so enge 
Fokussierung nicht unproblematisch. 
Insgesamt bot das Projekt für mich 
aber viel Gestaltungsspielraum 
und ich hatte die Möglichkeit, 
in Zusammenarbeit mit meinen 
Kolleg*innen bei IDA-NRW zu schauen: 
Was machen wir eigentlich genau 
unter dem Label?

Isabell: Und wofür hast du dich dann 
entschieden? Was hast du in den Fokus 
gerückt und warum?

Kolja Koch: Zum einen stand die 
bereits geplante Fachtagung im 
Raum und die damit verbundene 
Herausforderung, die deutsche 
Mehrheitsgesellschaft und 
insbesondere die Jugend- und 
Sozialarbeit für das Thema 
Rassismus im Kontext Migration 
und Flucht zu sensibilisieren. Das 
waren Nachwirkungen von 2015. 
Der Gedanke vieler war: „Wir haben 
hier jetzt viele junge geflüchtete 
Menschen. Wir müssen etwas tun.“ 
Da hat sich der Fokus heute auch 
verändert. In der Bildungsarbeit zum 
Thema wurde der Paternalismus in 
der Geflüchtetenarbeit sehr sichtbar. 
Ein Schwerpunkt lag also in der 
Aufklärung zu Rassismus und einer 
Sensibilisierung von Fachkräften im 
Kontext Migration und Flucht. Ein mir 
wichtiges Anliegen war, dass möglichst 
wenig über Geflüchtete geredet 
wird und dass junge geflüchtete 
Menschen, die selbst aktiv sind 
und wichtige Arbeit leisten, selbst 
zu Wort kommen und dass wir mit 

O
u

tp
u

t-
O

ri
en

ti
er

u
n

g 
vo

n
 P

ro
je

kt
ar

b
ei

t
Rahmenbedingungen

Projektlogiken

dem Projekt dafür entsprechende 
Möglichkeiten schaffen. Wir haben 
im ersten Jahr auch noch kurzfristig 
eine Vernetzungsveranstaltung 
organisiert und insgesamt viel 
Vernetzung vorangetrieben, bspw. 
mit Aktiven von „Jugendliche ohne 
Grenzen“, von der BUNDjugend 
NRW und mit Multiplikator*innen 
mit Fluchterfahrungen, die damals 
teilweise noch nicht so sichtbar 
waren. Die Sichtbarkeit haben sie 
sich selbst erkämpft, aber es war 
unser Ziel, sie aus dem Projekt heraus 
zu unterstützen und Räume für die 
Vernetzung und Austausch zu schaffen.

Isabell: Das heißt, du hast auch 
zwei sehr unterschiedliche 
sogenannte Zielgruppen in den Blick 
genommen… Eben hast du gesagt, 
dass die Ausgangslage 2017 auch 
von gesellschaftlichen Spannungen 
geprägt war. Hat das deine Arbeit 
beeinflusst?

Kolja Koch: 2017 war das Jahr, in dem 
die AfD erstmals in den Bundestag 
eingezogen ist. Es war ein Jahr, das 
ganz klar von gesellschaftlichen 
Polarisierungen beherrscht 
war. Der Titel der Fachtagung 
hat das auch widergespiegelt: 
„Zwischen Willkommenskultur und 
Abschiebungsbescheid“. Da standen 
(und stehen) auf der einen Seite eine 
große Zahl freiwilliger „Helfer*innen“, 
die sich engagieren und es zu großen 
Teilen auch gut meinen – das prägte 
ja damals auch medial das Selbstbild 
der Gesellschaft. Gleichzeitig gab 
es eine aufkommende reaktionäre 
Bewegung und klare Bestrebungen, 
die Migrationsgesetze zu verschärfen. 

Zu den Bildungsangeboten kamen v.a. 
wohlmeinende Menschen, die sich in 
der so genannten „Flüchtlingskrise“ 
als „Helfer*innen“ verstanden haben. 
In dieser „helfenden“ Haltung stecken 
häufig auch Paternalismus und 
Rassismus, aber zumindest standen sie 
den Menschen, die nach Deutschland 
kamen, nicht pauschal ablehnend 
gegenüber.

Isabell: Hast du denn in Bezug auf 
rassismuskritische Ansätze Offenheit 
erlebt bei den Personen, die sich selbst 
eher als Helfer*innen beschrieben 
haben?

Kolja Koch: Ja, teilweise schon. 
Viele Teilnehmer*innen der Seminare 
wollten sich nicht absprechen 
lassen, dass sie aus ihrer Perspektive 
etwas Gutes tun – was ich durchaus 
nachvollziehen kann. Teilweise 
resultierte diese Haltung auch in 
starker Abwehr, wenn es um Impulse 
zur kritischen Selbstreflexion für die 
Themen Rassismus und Paternalismus 
ging. Aber es gab auch viele Menschen, 
bei denen durch die Bildungsarbeit 
etwas angestoßen wurde und die auch 
zurückgemeldet haben, dass in ihren 
Köpfen viel passiert ist.

Isabell: Wie ist es dann 
weitergegangen mit dem Projekt? 
Auch inhaltlich?

Kolja Koch: Als die Zusage zur 
Förderung für ein weiteres Jahr 
einging, konnten wir etwas 
langfristiger und strategischer planen. 
Wir haben mit dem Projekt weitere 
Vernetzungstreffen organisiert. 

Akteur*innen

80 81



Der Höhepunkt im zweiten 
Projektjahr war aus meiner Sicht 
eine Zukunftswerkstatt, zu der 
wir junge Multiplikator*innen und 
vor allem solche mit Flucht- oder 
Rassismuserfahrungen eingeladen 
haben. Wir wollten hören, was 
ihre Bedarfe sind und was sie 
sich wünschen, um das Projekt 
entsprechend stärker danach 
auszurichten. Im zweiten Projektjahr 
habe ich viele Workshops und Seminare 
umgesetzt, gemeinsam mit externen 
Referent*innen, da ich zu diesem 
Zeitpunkt noch alleinverantwortlich 
im Projekt gearbeitet hatte. Ich habe 
mit Menschen zusammengearbeitet, 
die Expertisen und Erfahrungen 
mitbringen, die ich selbst nicht habe. 
Ich tue mich sehr schwer damit, aus 
einer nicht-betroffenen Perspektive 
stundenlang als (alleiniger) „Experte“ 
über Rassismus zu sprechen. Deshalb 
habe ich die Seminare gemeinsam 
mit Bildungsarbeiter*innen of Color 
geplant und durchgeführt.

Darüber hinaus haben wir den Ansatz 
intensiviert, junge Multiplikator*innen 
zusammenzubringen, Räume 
anzubieten und sie zu stärken. Dafür 
war die Zukunftswerkstatt ein 
wichtiges Ereignis, weil da Wünsche 
und Bedarfe klar hervortraten. 
Es wurde deutlich, dass viele der 
jungen Multiplikator*innen tiefer 
in die Bildungsarbeit einsteigen 
wollten und ein großes Interesse an 
Querschnittsthemen zu Rassismus 
hatten. Dadurch entstand dann die 
Idee, im dritten Projektjahr eine 
Qualifizierungsreihe zu starten.1

Isabell: Meine Erfahrung ist, was die 
Sensibilisierungsarbeit angeht, dass 
man dafür gar nicht so viel tun muss, 

1 Ein Interview mit Teilnehmer*innen der Qualifizierungsreihe

findet sich auf S. 88 dieser Broschüre.

das kommt einfach auf uns zu. Da 
muss man im Zweifel eher Anfragen 
ablehnen, weil es so viele sind. Ich 
stelle es mir da schwieriger vor, die 
Multiplikator*innen zu erreichen. Wie 
seid ihr in Kontakt gekommen?

Kolja Koch: In der Anfangszeit des 
Projekts war ich auf sehr vielen 
Vernetzungstreffen und Fachtagungen 
und habe dort einige Menschen 
getroffen und kennengelernt, z.B. 
Avin Mahmoud von „Jugendliche 
ohne Grenzen“, mit der wir später 
viel zusammengearbeitet haben. 
Viele junge Menschen waren und 
sind bereits in der Landschaft der 
Jugend- und Bildungsarbeit, sie 
werden allerdings häufig zu wenig 
gesehen und bekommen nicht genug 
Anerkennung. Auf einige Menschen 
bin ich zugegangen und die kannten 
dann oft auch andere Aktive, so dass 
die Kontakte weitergetragen wurden. 
Wir haben die Veranstaltungen 
des Projekts natürlich auch 
öffentlich ausgeschrieben und 
versucht, die Social-Media-Präsenz 
zielgruppengerecht zu gestalten. Auf 
die Zukunftswerkstatt sind z.B. einige 
über Facebook gestoßen, weil es dort 
von Aktiven der BUNDjugend geteilt 
wurde.

Isabell: Das heißt, Vernetzung war das 
A und O an der Stelle?

Kolja Koch: Genau. Die Rückmeldungen 
bei den Vernetzungsveranstaltungen 
und der Zukunftswerkstatt haben 
uns gezeigt, dass die jungen 
Multiplikator*innen das Gefühl 
hatten, dass wir ernsthaft an ihren 
Perspektiven interessiert sind und 
dass wir sie nicht als Feigenblatt dazu 
geholt haben. 

Wir haben sie auch für Fachtage, 
Workshops und Seminare als 
Expert*innen eingeladen und 
sie bspw. bei externen Anfragen 
vorgeschlagen, wenn nach 
entsprechender Expertise gesucht 
wurde. In der Vernetzungsarbeit 
war es uns insgesamt wichtig, eine 
wirklich anerkennende Haltung ihnen 
gegenüber zu etablieren.

Isabell: Wenn ich darauf 
zurückschaue, da stand die 
Multiplikator*innenfortbildung 
schon im Zentrum. Das ist auch ein 
konsequenter, logischer Schritt 
gewesen.

Kolja Koch: Ja. Am Ende des 
Projektjahres haben wir die Beteiligten 
aus der Zukunftswerkstatt nochmal 
eingeladen. Die Menschen, die da 
besonders aktiv waren und Zeit 
hatten sich einzubringen, waren 
auch an der Planung der Fortbildung 
beteiligt. Wir waren da acht, neun 
Leute und haben auch großartige 
Kooperationspartner*innen mit ins 
Boot geholt. Bei der Planung stand 
immer im Fokus, was die Bedarfe 
und die Interessen sind. Das war 
auch Aushandlungssache, denn 
natürlich hatten nicht alle dieselben 
Vorstellungen. Wir haben eingebracht, 
was uns aus unserer Projekt- bzw. 
Fachstellenperspektive wichtig ist 
und welche pädagogischen Ziele 
wir verfolgen. Wir mussten da auch 
Priorisierungen vornehmen, aber wir 
haben versucht es auszuhandeln und 
nicht einfach festzulegen.

Isabell: Zu dem Zeitpunkt warst du 
auch noch allein als Projektreferent?

Kolja Koch: Im zweiten Jahr (2018) 
war ich noch allein und dann kam 

Cecil dazu. Das war eine  wichtige 
Veränderung für die Entwicklung des 
Projekts. Wie gesagt war mir von 
Anfang an klar, dass ich das Projekt 
ungern langfristig alleinverantwortlich 
umsetzen möchte. Gemeinsam mit 
Karima Benbrahim (Leitung IDA-
NRW) habe ich deshalb intern und 
extern darauf hingearbeitet, dass 
eine Veränderung herbeigeführt wird. 
Letztlich haben wir eine Aufstockung 
erhalten und ich habe meinen 
Stellenumfang reduziert, so dass wir zu 
zweit im Projekt arbeiten konnten.

Isabell:  Du hattest eben gesagt, 
dass es auch Abwägungs- bzw. 
Aushandlungssache war, welche 
Bedarfe und Perspektiven inhaltlich 
mit einfließen sollten oder konnten. 
Mit Cecil ist dann auch eine weitere 
Perspektive ins engere Projektteam 
gekommen. Woran habt ihr euch 
orientiert? Wie konntet ihr pädagogisch 
wie politisch eine Richtung festlegen?

Kolja Koch: Für den Prozess ist 
es wichtig zu erwähnen, dass 
ich Cecil bereits im zweiten 
Projektjahr kennengelernt hatte. 
Sie hat gemeinsam mit mir die 
Zukunftswerkstatt moderiert, es gab 
also bereits vorher eine intensive 
Zusammenarbeit. Wir haben schon 
im Rahmen der Zukunftswerkstatt 
gemeinsam darauf geguckt, welche 
Bedarfe da sind. Natürlich war es dann 
eine Umstellung in der Projektarbeit. 
Wir haben viel Zeit und Energie in 
den Austausch unserer Perspektiven 
gesteckt. In der Bildungsarbeit ist 
es generell wichtig, gemeinsam 
zu reflektieren und sich über die 
Perspektiven auszutauschen, über die 
Dinge, die man sieht oder auch nicht 
sieht. 

Zielgruppen

Expertise Vernetzung

82 83



Für mich war es sehr wichtig, dass 
eine Person of Color mit mir die 
rassismuskritische Projektarbeit 
gestaltet und wir dabei auch 
offen reflektieren, dass wir aus 
verschiedenen Perspektiven arbeiten.

In der konkreten Planung stand 
zunächst vor allem die Frage im Raum, 
welche Querschnittsthemen wir in 
die Qualifizierungsreihe einbringen 
und wie viel Platz welches Thema 
bekommt.

Isabell: Von außen war sehr klar 
eure Entscheidung erkennbar, 
eine intersektionale Perspektive 
einzunehmen.

Kolja Koch: Für Cecil und mich war 
klar, dass Rassismus die Schnittstelle 
unserer Arbeit bildet und dass 
wir bei den Querschnittsthemen 
den rassismuskritischen Blick 
mit einfließen lassen: Wo sind da 
Schwierigkeiten? Wo gibt es vielleicht 
Widersprüche und Fallstricke?

Isabell: Hast du dafür vielleicht ein 
Beispiel?

Kolja Koch: Zum Beispiel beim Thema 
Antisemitismus. Ein Thema, bei dem 
vermeintlich alle in Deutschland sagen: 
„Wir sind gegen Antisemitismus!“ und 
die Frage im Raum steht, wie ernst das 
wirklich gemeint ist bzw. was damit 
eigentlich gemeint ist. Antisemitismus 
wird in einem aktuell vorherrschenden 
Narrativ zum Problem der „Anderen“ 
gemacht und es wird mit dem Finger 
auf migrantische Communities 

2 Kolja Koch empfahl an dieser Stelle einen Artikel von Astrid Messerschmidt, in dem es um 

die Schwierigkeit geht, Antisemitismus im Kontext von (rassismuskritischer) Bildungsarbeit in der 

Migrationsgesellschaft zu thematisieren. Der Artikel erschien im Überblick (4/2017), S. 3-6 und ist hier verfügbar: 

https://www.ida-nrw.de/fileadmin/user_upload/ueberblick/UEberblick_042017_gesamt.pdf

gezeigt – und das in Deutschland mit 
seiner erschreckenden Geschichte 
und Kontinuität des Antisemitismus. 
Gleichzeitig können wir aber 
auch Antisemitismus nicht nicht 
thematisieren, wenn er in Kontexten 
bzw. von Menschen geäußert wird, 
die von Rassismus betroffen sind. 
Da gibt es Spannungsfelder, die 
adressiert werden müssen. Und 
auch in der Bildungsarbeit gibt 
es da heruntergebrochen zwei 
Fraktionen: Eine, die sich sehr stark 
auf Rassismuskritik fokussiert. Da 
geht es teilweise dann auch um 
Antisemitismus, aber er wird in 
seinen spezifischen Merkmalen nicht 
immer wahr- bzw. ernstgenommen. 
Und auf der anderen Seite gibt es 
Menschen und Gruppen, die sich auf 
Antisemitismuskritik fokussieren, und 
die teilweise eine  rassismuskritische 
Perspektive vernachlässigen. In der 
Bildungsarbeit sollten wir uns fragen, 
wie sich beide Perspektiven unter 
einen Hut bringen lassen.2

Isabell: Und das siehst du 
zukunftsgerichtet als ein wichtiges 
Handlungsfeld an?

Kolja Koch: Es ist ein spezifisches 
Thema. Aber auch wenn wir z.B. über 
Sexismus und LSBTIAQ* sprechen, 
besteht häufig die Gefahr, dass 
ein unreflektiertes Sprechen über 
diese Themen eine rassistische 
Konnotation hat und so Wasser auf 
die Mühlen derjenigen ist, die gerne 
mehr abschieben wollen und für ihre 
implizite „Ausländer raus“-Haltung 
eine Rechtfertigung finden.

Isabell: Du meinst das 
Ausspielen unterschiedlicher 
Unterdrückungsverhältnisse, auch 
als rechte Strategie… Ist für dich 
also Auftrag der Bildungsarbeit, 
konsequent eine intersektionale 
Perspektive einzunehmen und die 
rassismuskritische Perspektive 
konstant beizubehalten?

Kolja Koch: Ich denke, dass aus einer 
intersektionalen Perspektive eigentlich 
kein Thema alle anderen massiv 
überlagern sollte. Rassismuskritik 
ist der Schwerpunkt von IDA-NRW. 
Das kann bei anderen Fachstellen 
mit anderen Schwerpunkten anders 
aussehen, dort geht es dann darum, die 
rassismuskritische Brille mitzunehmen. 
Und wenn Rassismuskritik der 
Auftrag ist, dann muss das auch 
großgeschrieben werden. Das Ziel 
von intersektional ausgerichteter 
Bildungsarbeit sollte auf jeden 
Fall sein, dass die Beteiligten die 
verschiedenen Machtverhältnisse und 
ihre Verschränkungen auf dem Schirm 
haben.

Isabell: Da ist mein erster Impuls, 
dass wir ja auch andere Fachstellen 
anfragen oder auch von ihnen 
angefragt werden, und dass es da 
oft längere Prozesse bräuchte, als 
die Projektarbeit das so erlaubt. 
Manchmal werden wir für eintägige 
Formate angefragt, bei denen ich 
denke: Das passt niemals in einen 
einzelnen Tag.

Kolja Koch: Ja, das ist ein 
grundsätzliches Problem. Du 
arbeitest jetzt in einer Projektstelle, 
die landesweit in NRW agiert. Und 
es ist klar, dass die Arbeit mit der 
vorgesehenen Mitarbeiter*innenanzahl 
und jährlicher Finanzierung nicht 

wirklich über den Charakter eines 
Modellprojekts hinaus gehen kann, 
dass wir also nicht das ganze Land 
NRW mit unseren Angeboten abdecken 
und „rassismuskritisch versorgen“ 
können. Deshalb muss es auch 
darum gehen, Multiplikator*innen 
zu erreichen, damit die Themen 
weitergetragen werden können. Die 
Fachstelle und das Projekt können 
da Impulse geben. Die Themen sind 
aber eigentlich zu groß und zu tief, 
als dass sie durch eine Projektstelle 
hinreichend abgedeckt werden 
könnten, zumal es wenig langfristige 
Planungssicherheit gibt.

Isabell: Also nicht nur die 
Förderungsart, sondern auch die 
personelle Ausstattung muss man sich 
vor Augen führen. Du warst am Anfang 
allein im Projekt und dann gemeinsam 
mit Cecil. Als nächstes kam ja dann 
auch Cuso dazu – und außerdem 
dominierten die Pandemie und ihre 
Effekte das Jahr 2020… Was hat sich 
dadurch verändert? Worauf habt ihr 
den Fokus gelegt?

Kolja Koch: Da hat sich auf jeden 
Fall viel verändert. Ich hatte ja 
gerade schon gesagt, dass ich für 
die Projektarbeit die Arbeit im Team 
sehr wichtig finde. Zu zweit ist man 
aber eher noch ein Duo. Deshalb 
war es eine tolle Entwicklung, da zu 
dritt zu sitzen und sich aufeinander 
beziehen zu können. Cuso hatten wir 
bei der Multiplikator*innenschulung 
kennengelernt. Ich hatte das Gefühl, 
dass das sehr gut passt und dass 
wir drei uns in unseren Perspektiven 
gut ergänzen. Es war aber auch das 
Jahr, in dem Corona dazwischenkam 
und da ich das erste Mal in Elternzeit 
gegangen bin, war das Projektjahr für 
mich persönlich ziemlich zerfleddert. 

Ablenkungen, 
Vereinnnahmungen, 

Konkurrenzen

in
te

rs
ek

ti
o

n
al

e 
A

u
sr

ic
h

tu
n

g

Rassismuskritik im 
Spannungsfeld

Spannungsfelder

84 85



Corona hat der Art und Weise, wie 
wir vorher hauptsächlich gearbeitet 
hatten – also der „analogen“ 
Bildungsarbeit in Seminarräumen und        
Bildungsstätten – einen Strich durch 
die Rechnung gemacht. Das fand ich 
sehr schade, aber ich denke, dass wir 
das Beste aus den Umständen gemacht 
haben. Wir haben versucht, mit 
Onlineformaten digitale Räume für die 
Thematisierung von Bedarfen und für 
den Austausch zu schaffen und darüber 
zu sprechen, was die mit der Pandemie 
verbundenen Entwicklungen und 
Zustände aus einer rassismuskritischen 
Perspektive bedeuten, auch für die 
Jugendarbeit.

Isabell: Ich würde gegen Ende gerne 
zum einen schauen, ob du in der 
rassismuskritischen Arbeit im Kontext 
von Flucht Besonderheiten siehst? Und 
zum anderen sieht es ja so aus, als sei 
das Jahr 2022 aufgrund des Auslaufens 
des Fördertopfes das letzte Projektjahr. 
Siehst du da aktuelle oder zukünftige 
wichtige Tätigkeitsfelder? Hast du 
Visionen oder Ideen?

Kolja Koch: Zum ersten Teil der Frage 
würde ich selbstkritisch anmerken, 
dass das Thema Flucht im Projekt 
teilweise vielleicht zu sehr in den 
Hintergrund gerückt ist. Wir haben 
uns bewusst davon abgegrenzt, 
Geflüchtete ständig als eine besondere 
Zielgruppe zu behandeln. Es war uns 
wichtig, diese Logik aufzubrechen und 
zu sagen: Es geht um Rassismuskritik, 
und da geht es um viel mehr! Da 
müssen wir auch die Perspektiven 
von Menschen berücksichtigen, die 
in Deutschland geboren sind und 
Rassismuserfahrungen machen, 
oder von Menschen, die eine ältere 

Migrationsgeschichte haben. Man kann 
das beim Thema Flucht und Rassismus 
nicht völlig getrennt voneinander 
behandeln, sondern muss auch 
Verbindungen herstellen.

Deshalb war es uns wichtig, nicht 
immer nur immer nur die besonderen 
Bedarfe von geflüchteten Menschen 
zu betonen, sondern das Thema zu 
öffnen und zu sagen: Wir machen nicht 
nur ein Projekt für junge geflüchtete 
Menschen, sondern es geht uns um 
Rassismuskritik im Kontext von 
Migration und Flucht. Gleichzeitig gab 
es in der Projektarbeit auch ein, zwei 
Momente, in denen wir das Gefühl 
hatten, fluchtbezogene Themen und 
die spezifischen Perspektiven junger 
geflüchteter Menschen tendenziell 
vernachlässigt zu haben – also 
inwiefern geflüchtete Menschen in 
Deutschland spezifisch und stärker 
ausgegrenzt werden. Das ist ein 
Spannungsfeld, das ihr sicherlich 
auch wahrnehmt, und bei dem ich mit 
Blick auf die letzten Monate sagen 
würde, da müsstet ihr gerade jetzt 
nochmal stärker draufgucken, z. B. 
im Zusammenhang mit Afghanistan: 
Es ist wichtig zu betonen, was 
eine restriktive Migrationspolitik 
und Geflüchtetenpolitik in der 
Konsequenz für die betroffenen 
Menschen bedeutet: Junge Menschen 
in Geflüchtetenunterkünften, junge 
Menschen, die die Jugendarbeit in 
Zeiten von Corona vielleicht nicht 
erreicht, weil die (digitale) Ausstattung 
fehlt, also letztlich, weil die 
materiellen Voraussetzungen fehlen. 
Die Besonderheiten von Menschen mit 
Fluchterfahrung und dem rechtlichen 
Status „Flüchtling“ sollten nicht aus 
dem Blick geraten.

Isabell: Die Arbeit ist ja auch strukturell 
eingebettet und das Auslaufen des 
Fördertopfes könnte man jetzt auch so 
interpretieren, dass Gelder im Bereich 
Flucht vermeintlich nicht mehr so 
gebraucht werden…

Kolja Koch: Das ist auch eine paradoxe 
Situation: Es gibt einen Fördertopf, 
der nach 2015 auf eine besondere 
politische Lage reagiert hat und die 
Entscheidungsträger*innen konnten 
einerseits sagen: „Hier, wir machen 
ganz tolle Angebote“, während 
zur gleichen Zeit wesentliche 
Verschärfungen in der Migrationspolitik 
beschlossen wurden, durch die das 
Thema Flucht nun vermeintlich weniger 
wichtig erscheint.

Aber Fluchtmigration findet natürlich 
weiterhin statt, junge Menschen 
kommen an und werden Teil dieser 
Gesellschaft. Natürlich sollte 
rassismuskritische Bildungsarbeit 
im Kontext Flucht deshalb weiterhin 
und möglichst noch besser finanziert 
werden, denn die Themen sind ja nicht 
plötzlich irrelevant.

Isabell: Gibt es irgendetwas, das du 
abschließend mitteilen möchtest? In 
Bezug auf das Projekt oder generell auf 
die Arbeit in diesem Feld.

Kolja Koch: Ich hoffe sehr, dass ihr es 
gemeinsam mit der Fachstelle IDA-
NRW schafft, über 2021/2022 hinaus 
an den Themen weiterzuarbeiten. 
Vielleicht gibt es da andere bzw. neue 
Fördermöglichkeiten? So oder so 
wünsche ich mir, dass die Impulse des 
Projekts in der Landschaft der Jugend- 
und Bildungsarbeit in Nordrhein-
Westfalen präsent bleiben und dass 
weiterhin rassismuskritische Räume 
entstehen.

Isabell: Da kann ich mich nur 
anschließen. Danke, Kolja, für deine 
Einblicke und Impulse und dass du dir 
Zeit für dieses Gespräch genommen 
hast!

P
o

li
ti

sc
h

e 
u

n
d 

st
ru

kt
u

re
ll

e 
E

in
b

et
tu

n
g

Auswirkungen der 
Pandemie

d
er

 K
o

n
te

xt
 F

lu
ch

t 
in

n
er

h
al

b 
ra

ss
is

m
u

sk
ri

ti
sc

h
er

 A
rb

ei
t

86 87



 Qualifizierungsreihe 
„Multiplikator*innen 
der rassismuskritischen 
Jugend(bildungs-)arbeit im 
Kontext Migration und Flucht“

Die Qualifizierungsreihe des projekt.kollektiv richtete sich an junge Menschen 
in NRW, die als Multiplikator*innen in der politischen Jugendbildungsarbeit im 
Themenfeld Migration und Flucht tätig werden wollten. Besonders junge Menschen 
mit eigenen Rassismuserfahrungen und/oder eigener Fluchtgeschichte sowie 
junge Menschen, die bereits in queeren und gendersensiblen Kontexten engagiert 
sind, wurden für die Schulung angesprochen. Die Qualifizierungsreihe umfasste 
insgesamt zwölf auf vier Module verteilte Seminartage, die jeweils an Wochenenden 
im Mai, Juli, September und Oktober 2019 durchgeführt wurden. Darüber hinaus 
wurden im Rahmen der Qualifizierungsreihe ganztägige Vertiefungsworkshops, 
Einrichtungsbesuche sowie Empowerment- und Reflexionsräume angeboten. 
Der inhaltliche Fokus der intersektional ausgerichteten Seminarreihe lag auf 
der intensiven Auseinandersetzung mit rassismuskritischen Perspektiven für die 
Jugend(bildungs-)arbeit sowie der Bearbeitung relevanter Querschnittsthemen im 
Kontext Migration und Flucht. Die Teilnehmenden erarbeiteten sich pädagogische 
und methodische Grundlagenkompetenzen für die rassismuskritisch orientierte 
Jugend(bildungs-)arbeit in Nordrhein-Westfalen sowie Kenntnisse über deren 
Strukturen. Die Qualifizierungsreihe wurde in Kooperation mit praxisorientierten 
Fachstellen, Vereinen und Trägern der Jugendarbeit gestaltet, so dass den 
künftigen Multiplikator*innen parallel auch Zugänge zu den Strukturen der 
Jugendarbeit in NRW eröffnet wurden. Die Seminare wurden durch das Team 
des projekt.kollektiv in Zusammenarbeit mit Fachreferent*innen aus dem Kreis 
der Kooperationspartner*innen durchgeführt. An der Konzeption beteiligte 
Kooperationspartner*innen waren: Jugendliche ohne Grenzen NRW, Terno Drom e.V. 
– Roma-Jugend NRW, Fachstelle Queere Jugend NRW/Projekt „Queere geflüchtete 
Jugendliche“, LAG Mädchen*arbeit in NRW, LAG Jungenarbeit NRW, ju:an – Praxisstelle 
Antisemitismus- und rassismuskritische Jugendarbeit der Amadeu Antonio 
Stiftung, Coach e.V. – Kölner Initiative für Bildung und Integration junger Migranten, 
Beratungsstelle rubicon e.V. und Sofra Cologne. Die jeweiligen Themenschwerpunkte 
der vier Module waren Einführung in Rassismuskritik (Inputs von Sanaa Laabich und 
Merfin Demir, Terno Drom e.V.), Gendersensibilität (Inputs von Jasaman Behrouz, LAG 
Mädchen*arbeit in NRW, und Jonas Lang, Coach e.V./Fachstelle Jungenarbeit NRW), 
Queere Perspektiven (Inputs von Imany Maari, Fachstelle Queere Jugend NRW/
Projekt „Queere geflüchtete Jugendliche“, und Ibrahim Mokdad, rubicon e.V./Sofra 
Cologne) und Antisemitismuskritik (Input von Kiana Ghaffarizad, ju:an – Praxisstelle).

Das folgende Interview führte Cuso für das projekt.kollektiv mit Şeyma Özdemir und 
Yacouba Coulibaly. Alle drei haben 2019 an der Qualifizierungsreihe teilgenommen. 

88 89



Nein, gegen weiße Deutsche gibt es keinen Rassismus. Die Argumentation fiel mir 
am Anfang sehr schwer, aber ich habe immer einen Weg gefunden, wie ich besser 
argumentieren kann, ohne dass bei meinem Gegenüber das Gefühl aufkommt, 
ich würde ihm Ausschlusserfahrungen absprechen. Ich habe immer versucht 
klarzumachen, dass es sich vielleicht um Diskriminierung in einer anderen Form 
handelt, aber dass Rassismus doch viel mehr ist als das. Rassismus liegt ein Konzept 
zugrunde. Rassismus ist so viel größer, es ist nicht vergleichbar. Wir haben teilweise 
drei Tage hintereinander diskutiert, und ich habe jetzt das Gefühl, das ist bei meinem 
Teamleiter auch angekommen. Wenn wir irgendwo gemeinsam auf einem Seminar 
sind und wenn er sich zu Wort meldet, dann habe ich auch das Gefühl, er sagt jetzt 
Dinge, die ich auch genau so sagen würde oder fühle. Dann habe ich das Gefühl, dass 
er auch viel sensibler für das Thema geworden ist, und ich freue mich, dass er es auch 
so sieht. Ich habe für mich auch mitgenommen, dass man Veränderungen nur durch 
Austausch erreicht. Es ist nicht immer alles super, aber man sollte immer versuchen, 
Gespräche so diplomatisch wie möglich zu gestalten, damit man den anderen neu 
erreichen kann. Das versuche ich. Gleichzeitig lasse ich mir Sachen nicht gefallen. 

Einige Dinge habe ich sofort ausprobiert, wie z.B. darauf zu achten, dass ich nicht 
so viel rede, damit andere Menschen auch Raum haben – gerade wenn eine Person 
anwesend ist, die sich nicht traut. Oder dass jeder Mensch die eigene Meinung äußern 
sollte in einem Raum, in dem es wichtig ist, und sich nicht zu schämen braucht. 

Şeyma Özdemir: Ich habe auch ganz viel Methodenwissen mitgenommen. Wir hatten 
da ja darauf auch einen Schwerpunkt gelegt. Auch wie Kolja und Cecil den Raum 
gestaltet haben, fand ich sehr, sehr gut. Das habe ich zu dem Zeitpunkt vielleicht 
als selbstverständlich wahrgenommen, aber als ich mich danach in anderen Räumen 
bewegt habe, habe ich festgestellt: Da fehlt irgendwie sehr viel. 

Und weil IDA -NRW sehr bekannt und eine wichtige Instanz ist, macht sich das im 
Lebenslauf auch gut. Ich habe jetzt zum Beispiel bei der Stadt beim kommunalen 
Integrationszentrum eine Beschäftigung im Umfang von einigen Stunden bekommen 
– unter anderem, weil ich die Qualifizierungsreihe durchlaufen habe und das für 
Expertise spricht. 

Cuso: Ja, ich habe ja selbst an der Reihe teilgenommen und habe weder davor 
noch danach bei einer so krass aufwändigen Bildungsveranstaltung mitgemacht, 
bei der Menschen so viel Zeit gegeben wurde, um sich kennenzulernen, Regeln zu 
besprechen und so viele verschiedene Themen zu behandeln. Wie haben die beiden 
das geschafft?!

Cuso: An was denkt ihr als erstes, wenn ihr an die Qualifizierungsreihe denkt?

Yacouba Coulibaly: Ja, wenn ich an die Qualireihe denke, dann habe ich sofort 
Gesichter vor Augen, Begegnungen und Austausch.

Şeyma Özdemir: Ich denke auch viel an Begegnung, aufeinander Zugehen, und es 
fühlt sich irgendwie ganz warm an, wenn ich daran denke.

Cuso: Hat sich durch die Qualireihe irgendetwas an eurer Arbeit oder an eurem 
Verhalten, in eurem Arbeitskontext zum Beispiel, geändert?

Şeyma Özdemir: Bei mir ist ganz viel Unterschiedliches passiert. Ich glaube, es 
war Cecil, die die Frage gestellt hat: „Was ist eigentlich Wissen? Was wird als 
Wissen geschätzt und gesehen, auch in verschiedenen Kontexten?“. Das schwingt 
immer mit mir mit und hat bei mir ein ganz anderes Bewusstsein für meine eigenen 
Erfahrungswerte geschaffen, aber auch für die meiner Ahn*innen. Ich kann jetzt 
mit einer ganz anderen Selbstverständlichkeit darüber sprechen und auch Raum 
einnehmen im universitären Kontext, ohne mir absprechen zu lassen, dass das 
wertvolles Wissen ist, überhaupt, dass es Wissen ist, und nicht nur irgendetwas 
Erlebtes oder Gefühle, oder wie auch immer es sonst für gewöhnlich etikettiert und 
abgewertet wird. In aktivistischen Kontexten und in meiner aktivistischen Arbeit bin 
ich insofern sicherer geworden, weil ich weiß, dass ich wertvolles Wissen besitze. Ich 
bin sprechfähig geworden, sodass ich Dinge zu benennen in der Lage bin. 

Ich fühle mich auch sicherer in der Begegnung mit anderen marginalisierten, 
rassifizierten Gruppen, weil ich ein Stück weit Wissen mitbringe, zum einen aus der 
Theorie, zum anderen aber auch, weil ich Erfahrungen in den Begegnungen in unserer 
Gruppe gesammelt habe. Ich habe das Gefühl, dass ich ein bisschen sensibler und 
erfahrener geworden bin, und habe daher nicht mehr so große Angst, in irgendwelche 
Fettnäpfchen zu treten oder große Fehler zu machen. Die Begegnungen und die 
Gründung von neuen Allianzen finde ich sehr wertvoll, also dass ich weiß: „Hey, wir 
können möglicherweise andocken.“ Natürlich ist das bei jeder Gruppe ganz anders, 
es ist jetzt also nicht wie ein Zauberstab, den ich besitze, aber auf jeden Fall fühle ich 
mich bei neuen Allianzen und Intersektionen sicherer und besser, und ich habe das 
Gefühl, dass Einiges für mich erst durch die Qualireihe sichtbar wurde. Ich weiß zwar 
nicht, ob das Sinn ergibt. Durch die Reihe haben sich im Kontext meiner Arbeit auch 
ganz neue Sachen ergeben. Wir hatten z. B. eine gemeinsame Protestaktion, als bei 
uns an die Uni eine Person eingeladen worden war, die sowohl antimuslimische als 
auch queer- und transfeindliche Positionen vertritt. Da war ich mit meinem Wissen 
aus der Reihe viel stärker unterwegs.

Yacouba Coulibaly: Ich kann mich da anschließen. Ich habe angefangen, Dinge zu 
sehen und ich konnte sie benennen. Ich hatte teilweise zwei bis drei Stunden lange 
Diskussionen mit meinem Teamleiter und anderen Studienkolleg*innen darüber, ob 
es Rassismus gegen Deutsche gibt. 

90 91



Şeyma Özdemir: Nach diesem Wochenende habe ich mich auch komplett von der Idee 
verabschiedet, dass es einen Safe Space gibt. Ich war vorher auch schon skeptisch, 
allein, weil ich in innermuslimischen Räumen schon immer gemerkt habe: Wir haben 
auch ganz unterschiedliche Positionierungen und Marginalisierung innerhalb der 
Community. Aber an dem Wochenende noch mal so richtig zu spüren und zu sehen, wie 
Verletzungen passieren, und das nicht verhindern zu können, vielleicht sogar selbst 
aktiver Teil dessen zu sein, und das damit verbundene Gefühl der Überforderung, ist 
auf jeden Fall auch etwas, was ich mitgenommen habe. Ich versuche Räume, die ich 
gestalte oder moderiere, nie als Safe Space zu deklarieren, weil ich keine falschen 
Hoffnungen und Illusionen schaffen möchte. Und was ich auch mitgenommen habe, 
ist, dass auch Menschen, die negative Rassismuserfahrungen machen, diskriminieren 
und rassistisch sein und verletzen können. Nur weil eine Person selbst verletzt wird, 
heißt das nicht, dass sie frei davon ist, andere Menschen zu verletzen.

Zu Modul 4: Antisemitismuskritik

Yacouba Coulibaly: Die Referentin Kiana hat so eine bestimmte Aura, wenn sie 
etwas vorträgt, das begeistert automatisch. Das war für mich das erste Mal, 
dass ich Antisemitismuskritik erläutert bekommen habe. Die Verschränkung von 
Antisemitismus und antimuslimischem Rassismus zu verstehen, mich mit den 
Unterschieden zu befassen, aber auch zu erkennen, dass eine Zusammenarbeit 
wirklich notwendig ist, fand ich wichtig. Auch den Aspekt, dass jede Form von 
Rassismus ihren Raum für sich braucht, damit sie auch klar benannt und analysiert 
werden kann, im Sinne von: Okay, die Probleme liegen hier und sie können auf diese 
und jene Art und Weise an der Wurzel gepackt werden. Wenn man alles mischt, dann 
ist das schwierig. Ich habe mitgenommen, Dinge auch so stehenzulassen, wie sie 
benannt werden, weil es einen bestimmten Grund für diese Benennung gibt. Und 
die Formulierung „In meiner Utopie ...“, die ich in der Reihe kennengelernt habe, ist 
zu einer Satzeinleitung geworden, die ich gerne verwende. Wenn ich später einmal 
Seminare oder Workshops an der Schule leiten darf, ist das eine Formulierung, die ich 
auf jeden Fall verwenden werde, weil sie Hoffnung gibt: „In meiner Utopie ist das so 
und so. Jetzt versuche ich, mich dieser Utopie anzunähern.“ Diese Übung ist mir stark 
in Erinnerung geblieben.

Şeyma Özdemir: Also jetzt, da ich gerade diese Bilder von dem Seminar  noch 
mal gesehen habe, ist mir noch mal bewusst geworden, wie viele Gedanken in die 
Konzeption geflossen sind und wie nachhaltig die Reihe gestaltet war. Beispielsweise 
haben wir uns am Ende noch mal viel Zeit genommen, alle Themen kurz Revue 
passieren zu lassen und in unseren eigenen Worten zusammenzufassen. Auch dass 
wir die Protokolle in Form von Fotos erhalten haben, die unsere eigenen Notizen 
ergänzen, ist sehr hilfreich. Mitnehmen konnte ich die Kombination aus Input/
Wissensvermittlung und dem, was in der Gruppe und aus ihr heraus darüber hinaus 
geschaffen wurde. Ich habe erkannt, dass ganz viel mit dem Miteinander in der Gruppe 
und der persönlichen Begegnung steht und fällt, und dass das mindestens genauso 
wichtig ist wie der inhaltliche Teil und gefördert und eingearbeitet werden muss. 
Es ist den beiden Referent:innen wirklich super gelungen, eine Balance zwischen 
beidem herzustellen.

auf jeden Fall verwenden werde, weil sie Hoffnung gibt: „In meiner Utopie ist das so 
und so. Jetzt versuche ich, mich dieser Utopie anzunähern.“ Diese Übung ist mir stark 
in Erinnerung geblieben.

Şeyma Özdemi
mal gesehen habe, ist mir noch mal bewusst geworden, wie viele Gedanken in die 
Konzeption geflossen sind und wie nachhaltig die Reihe gestaltet war. Beispielsweise 
haben wir uns am Ende noch mal viel Zeit genommen, alle Themen kurz Revue 
passieren zu lassen und in unseren eigenen Worten zusammenzufassen. Auch dass 
wir die Protokolle in Form von Fotos erhalten haben, die unsere eigenen Notizen 
ergänzen, ist sehr hilfreich. Mitnehmen konnte ich die Kombination aus Input/
Wissensvermittlung und dem, was in der Gruppe und aus ihr heraus darüber hinaus 
geschaffen wurde. Ich habe erkannt, dass ganz viel mit dem Miteinander in der Gruppe 
und der persönlichen Begegnung steht und fällt, und dass das mindestens genauso 

Zu Qualimodul 1: Einführung in Rassismuskritik

Yacouba Coulibaly: Ich kam damals ein wenig zu spät dazu und hatte das Gefühl, 
einen Klassenraum zu betreten, in dem sich alle schon ewig kennen. Dabei hatte ich 
nur einen Tag verpasst. Ich habe mich gefragt: Was haben diese Menschen denn an 
diesem einen Tag gemacht, sodass die sich so gut kennengelernt haben?! Das war 
so krass für mich. Das war für mich ein Zeichen, dass die Gruppe sich aufeinander 
eingelassen hat, aber auch dass die Referent:innen das sehr, sehr gut konzipiert 
haben.

Zu Modul 2: Gendersensible Perspektiven

Şeyma Özdemir: Was ich vom zweiten Modul mitgenommen habe, waren die 
Institutionen und Kontaktadressen, die ich weiterempfehlen konnte und wo ich auch 
selbst wusste, wen ich ansprechen kann, wenn ich Referent:innen suche. Das ist 
auch etwas sehr Wichtiges, was ich aus dieser Reihe mitgenommen habe: Ganz viele 
Kontaktmöglichkeiten, viele Namen.

Ich glaube, ich habe davor noch nie über Männlichkeiten im Plural nachgedacht, 
oder über hegemoniale Männlichkeiten, und wie das eigentlich ist, wenn man sich 
männlich, aber nicht weiß positioniert. Das war ein großer Aha-Moment für mich zu 
erfahren, was es bedeutet, rassifiziert und männlich zu sein. 

Yacouba Coulibaly: Ich teile das: Die Reflexion, dass auch Männer*-Arbeit oder 
Jungen*-Arbeit wichtig ist, genauso wie Mädchen*-Arbeit, weil ich erkannt habe, 
dass es sehr wichtig ist, wie man diese Männlichkeit definiert, und dass ganz viel 
passieren muss in den Köpfen und in der Gesellschaft.

Zu Modul 3: Queere Perspektiven

Şeyma Özdemir: Wenn ich an Modul drei zurückdenke, dann spüre ich irgendwie schon 
so ein Grummeln im Bauch. Das war nicht so harmonisch wie am ersten Wochenende. 
Wir hatten da auch Reibereien. Aber das hat eigentlich nur gezeigt, dass wir dort alle 
vollkommen präsent sind und dass das für uns eine Herzensangelegenheit ist. Dass 
da so viel Leidenschaft vorhanden war, die eben auch Differenzen offenlegt und zu 
Reibereien führen kann.

Yacouba Coulibaly: Ich bin nicht der Experte für Rassismus und Diskriminierung. Und 
ich verletzte auch Menschen, meistens durch meine Sprache. Bitte sag mir Bescheid, 
damit ich das korrigieren kann. Ich will das auch annehmen. Ich glaube, wir müssen 
damit offen umgehen, dass wir auch durch unsere Sprache verletzen können und 
dass wir nicht das gesamte Wissen über die ganze Bandbreite von Diskriminierung 
und Rassismus besitzen.

92 93



Abschließende Gedanken:

Şeyma Özdemir: Ich hatte mir noch im Nachhinein Gedanken darüber gemacht, was 
mir gefehlt hat. Angesichts von Corona und dem, was wir damit verbunden erleben 
und beobachten, finde ich es schade, dass wir das Thema „antiasiatischer Rassismus“ 
überhaupt nicht angeschnitten und behandelt haben. Als ich von der Sendung „Die 
letzte Instanz“ erfahren habe, wurde mir bewusst, wie wichtig es ist, dass wir das 
Thema „Gadjé-Rassismus“ angesprochen haben und dafür sensibilisiert wurden, 
sodass ich Gadjé-Rassismus ein Stück weit schon auf dem Schirm hatte und nicht 
bei null anfangen musste. Da war ich richtig dankbar. Daher dachte ich in den letzten 
Tagen öfter: Hey, warum war „anti-asiatischer Rassismus“ eigentlich kein Thema in 
unserer Reihe? Es ist und war ja immer ein Thema in Deutschland. Wenn es in Zukunft 
noch mal eine Qualifizierungsreihe geben sollte, dann finde ich auf jeden Fall sehr 
wichtig, dass „anti-asiatischer Rassismus“ als Thema aufgenommen wird. Auch 
Ableism, womit ich mich erst seit letztem Jahr mehr beschäftige oder konfrontiert 
werde, hätte ich mir als Thema gewünscht. Natürlich kann nicht alles abgedeckt 
werden, und es gibt bestimmt auch noch ganz viel, was mir jetzt nicht eingefallen ist, 
aber das waren so zwei große Blöcke, bei denen ich dachte, dass das auch gut gepasst 
hätte. Ich fände es auf jeden Fall schön und nachhaltig, wenn wir das Netzwerk 
aufrechterhalten und noch mehr daraus schöpfen und mehr daraus machen.

94 95



 Jahresabschlussveranstaltung des projekt.kollektiv 2020 (live-Stream)

 Wahrnehmungshorizonte: 

Rassismuskritische Perspektiven für 
die Jugendarbeit in Zeiten der Corona-
Pandemie

Anti-Asiatischer Rassismus

Veränderte rassistische Normalitäten

Identitätspolitische Strategien und neue Formen der Solidarität

Vorträge und Dialoge von Cecil Arndt und Cuso Ehrich

96 97



Cecil: Zunächst möchten wir all 
diejenigen, die uns zuschauen, herzlich zur 
Abschlussveranstaltung des projekt.kollektiv 
mit dem Titel "Wahrnehmungshorizonte: 
Rassismuskritische Perspektiven für die 
Jugendarbeit in Zeiten der Corona-Pandemie" 
begrüßen. Sehr herzlich willkommen! Das 
projekt.kollektiv, das sind Cuso Ehrich, Kolja 
Koch, der heute leider aus Krankheitsgründen 
nicht dabei sein kann, und ich, Cecil Arndt. 

Das projekt.kollektiv beschäftigt sich mit 
rassismuskritischen Perspektiven für die 
Jugendarbeit. Es ist ein Projekt von IDA-NRW, 
wird gefördert vom MKFFI (Ministerium für 
Kinder, Familie, Flüchtlinge und Integration) 
des Landes Nordrhein-Westfalen und wird 
getragen von uns drei Referent*innen – 
und von den Menschen, mit denen wir 
zusammenarbeiten. Das sind andere 
landesweite Fachstellen neben IDA-NRW, 
mit denen wir gemeinsam versuchen, unsere 
Perspektiven intersektional angemessen 
aufzubereiten. Das sind Fachkräfte, mit denen 
wir gemeinsam arbeiten, etwa in unseren 
Seminaren, die in diesem Jahr überwiegend 
online stattfinden. Und es sind vor allem 
aber auch die jungen Multiplikator*innen, mit 
denen wir arbeiten – und ohne die wir unsere 
Perspektiven, so wie wir versuchen sie zu 
ermitteln und hinterher auch zu vermitteln, 
sicher nicht erarbeiten könnten. 

98 99



Außerdem erwartet euch heute ein Rückblick auf unsere konkrete Arbeit, darauf, 
welche Veranstaltungen wir umgesetzt haben und warum. Worin sahen wir den 
Mehrwert, und inwieweit haben sich unsere Veranstaltungen auf gesellschaftliche 
Ereignisse, Entwicklungen und Bedingungen, die ja sehr unterschiedlich für 
verschiedene Menschen sind, bezogen. Welche Konsequenzen hatte das für die 
Jugendarbeit? Dazu haben wir während unserer Veranstaltungen mit Fachkräften 
Bedarfsanalysen gemacht bzw. konkret Bedarfe abgefragt. 

Zuletzt möchten wir davon ausgehend versuchen, nochmal einen Ausblick zu schaffen 
aus diesem Rückblick, auf das, was vielleicht kommen mag, und wollen schauen, was 
das aus unserer Perspektive für eine intersektional ausgerichtete, rassismuskritische 
Jugendarbeit und Empowermentorientierung bedeutet. Empowermentorientierung 
hier nicht nur in der Bedeutung, Empowermentangebote für von Rassismus 
betroffene Jugendliche zu ermöglichen, sondern auch im Hinblick darauf, nochmal 
in den Strukturen und klassischen Angeboten der Jugendarbeit Ansätze wie Power-
Sharing zu vermitteln. Also was bedeutet das eigentlich, ein guter Ally zu sein, und 
was ist dafür notwendig? 

Rechter Terror, Flucht, Grenzregime und Pandemie: Neue Wege in der 
Bildungsarbeit 

Cuso: Dankeschön, Cecil. Und auch von mir ein herzliches Hallo an alle, die gerade 
dazugeschaltet sind. Ich würde anfangen mit einem kleinen Überblick darüber, was 
wir im vergangenen Jahr gemacht haben. Ich selbst bin im Februar dieses Jahres 
zum Projekt dazugekommen. Und gut einen Monat später, in der dritten Märzwoche, 
ging der Lockdown los. Wir haben daraufhin sofort versucht auf andere Formate, 
auf Online-Formate, umzustellen, und in den ersten Wochen vier Austauschräume 
geschaffen. Es handelte sich zuerst um einen BiPOC-Raum, also einen Raum, in dem 
sich Schwarze Menschen und Menschen of Color austauschen konnten darüber, 
was die Pandemie gerade für die Arbeit aus rassismuskritischer Perspektive 
bedeutet, etwa ganz konkret für die einzelnen offenen Kinder- und Jugendhäuser, 
für Universitäten und für Fachstellen, je nachdem, wo die Menschen arbeiten. Wie 
auch heute diese Online-Veranstaltung, war das noch viel mehr ein Experiment für 
das projekt.kollektiv. Es war der Versuch eines Einstiegs in eine neue Praxis, eine 
neue Art des Raum-Haltens, wo Fragen aufkamen wie: Wie können wir die Stimmung 
lesen, wie mit weniger Körper sehen, mit weniger Wahrnehmung, und wie können 
wir unter den Bedingungen den Raum halten?

Das war alles sehr neu für uns. 

Ereignisse und Entwicklungen 2020

Cecil: Heute möchten wir aus der Perspektive des Projekts auf das Jahr zurückblicken, 
auf die Dinge zurückblicken, die wir gemacht haben, und auch darauf, warum wir 
sie so gemacht haben. Wenn wir auf das vergangene Jahr 2020 zurückblicken, da 
fällt uns natürlich zunächst Corona ein. Corona hat, so glaube ich, unser aller Leben 
massiv bestimmt, wenn auch nicht in gleichem Maße. Es soll also heute auch darum 
gehen, inwiefern Corona Menschen unterschiedlich betrifft und trifft, je nach ihrer 
Positionierung. Und es wird auch darum gehen, was dieses Jahr im Hinblick auf 
Rassismus besonders gemacht hat, um die in dem Zusammenhang bemerkenswerten 
gesellschaftlichen Ereignisse. Dazu zählen zunächst die Morde von Hanau, mit denen 
das Jahr in gewissem Sinne begonnen hat, dann die Morde an George Floyd und 
Breonna Taylor – und an vielen weiteren Menschen. 

Diese rassistischen Morde führten international gleichzeitig zu einem massiven 
Erstarken der Black Lives Matter-Bewegung. In den Zusammenhang einzuordnen 
sind auch die Diskussionen zu rassistischer Polizeigewalt hier in Deutschland, die 
zu thematisieren in der Vergangenheit so schwierig war. Erwähnenswert ist, dass in 
dieser Zeit auch zahlreiche Fälle von rassistischen und rechtsextremen Netzwerken 
in Behörden und in Sicherheitsbehörden aufgedeckt wurden. Ein weiteres, das letzte 
Jahr prägende Phänomen war auch das massive Aufkommen und Ausleben von 
Verschwörungstheorien, nicht nur im Netz, sondern auch auf den Straßen. Und da sind 
natürlich die Ereignisse in Moria zu nennen, wenn man sich mit dem Themenkomplex 
Flucht auseinandergesetzt hat, auch das Abbrennen des Flüchtlingslagers Moria 
und die Umstände, die dazu geführt haben, wie überhaupt die Ereignisse an den EU-
Außengrenzen im Kontext Flucht und Migration und die Thematisierung dessen bzw. 
der Umgang damit. Das ist die eine Seite. 

Auf der anderen Seite haben im vergangenen Jahr viele Entwicklungen stattgefunden, 
die getragen wurden gerade von jungen Menschen, von jungen People of Color, 
also von Rassismus betroffenen Menschen. Es wurden neue Widerstandsstrategien 
und neue Organisationsformen entwickelt. Und das ist aus unserer Perspektive 
bedeutend für die Jugendarbeit. Zu nennen ist zum Beispiel die Migrantifa als 
politische Organisierung oder auch das Organisieren in sozialen Netzwerken, das 
Zusammenkommen in großer Zahl auf Demonstrationen zu bestimmten Themen. Das 
ist jenseits der etablierten Strukturen, wie sie die Jugendarbeit bislang erfasst hat, 
passiert, und es ist etwas, worauf wir gemeinsam nochmal blicken und überlegen 
können, welche Konsequenzen das eigentlich für die Jugendarbeit und für unsere 
Perspektiven hat, und inwiefern ein Blick darauf auch unsere Wahrnehmungshorizonte 
als Fachkräfte, die sich mit Rassismuskritik in der Jugendarbeit beschäftigen, 
erweitern kann. 

100 101



Für uns ist klar, dass dann die Pandemie noch eins draufsetzt. 

Die Pandemie und ihre Auswirkungen sind im Zusammenhang mit der 
gesellschaftlichen Stratifikation, das heißt, wie Gesellschaft strukturiert ist, und 
mit den Ungleichheitsverhältnissen entlang intersektionaler Machtachsen, also 
Machtachsen, die sich gegenseitig bedingen und zusammenfließen, zu sehen. 
Machtachsen wie beispielsweise Rassismus und Sexismus, vergeschlechtlichter 
Rassismus, Antisemitismus, Behindertenfeindlichkeit und und und – die Liste ist 
selbstverständlich unvollständig. Gerade in der Pandemie zeigt sich zum Beispiel, 
wie die Machtachsen ausschlaggebend dafür sind, wer pflegt, dazu gleich mehr, und 
wer sterben muss, wenn es zum Notstand kommt, beispielsweise wenn die Triage, 
die gerade von einer Anwältin und mehreren anderen Personen angefochten wird, 
zum Tragen kommt. Die Triage ist das Verfahren, gemäß dem entschieden wird, wer 
bei einem Pflegenotstand, bei einem Notstand lebenserhaltender Maßnahmen, diese 
Maßnahmen erhält und wer nicht. 

Anti-Asiatischer Rassismus und 
Kapitalismus
Ich möchte in diesem kurzen Input einen Fokus auf Anti-Asiatischen Rassismus legen. 
Zum einen, weil es das Gebiet ist, zu dem ich in den letzten Jahren gearbeitet habe, auch 
schon vor der Pandemie. Zum anderen aber auch, weil sich Anti-Asiatischer Rassismus 
im Kontext der Pandemie verschärft hat und deutlich sichtbarer geworden ist. Viele 
Menschen haben ihn sogar überhaupt zum ersten Mal wahrgenommen. 2002 hatte 
Kien Nghi Ha, ein Rassismusforscher, Aktivist und ja, ich würde sagen, ein Vorreiter 
asiatisch-deutscher Communities, wenn es um einen aktivistischen Ansatz und um 
die Namensgebung für asiatische Deutsche geht, auf einer Gedenkdemonstration für 
die Betroffenen der rassistischen Anschläge in Rostock-Lichtenhagen gesprochen. 
Und während Kien Nghi Ha gesprochen hat, haben sich die Demonstrierenden auf die 
Nazis fokussiert, die die Gedenkveranstaltung stören wollten. Und Kien Nghi Ha hat 
folgendermaßen interveniert, ich zitiere: „Leute, hier spielt die Musik. Guckt mich an. 
Das ist eure Chance. Warum seid ihr heute auf die Demo gegangen? Um euch selber 
zu feiern, oder weil ihr wissen wollt, wie es Menschen wie mir geht. Wie es Menschen 
mit einem asiatischen Aussehen geht. Also verdammt noch mal, guckt mich an. Um 
die Nazis könnt ihr euch später kümmern, die sind den ganzen Abend da.“ 

Das zeigt für mich sehr deutlich, wie die Aufmerksamkeit stets auf die Täter 
fokussiert wird, wenn es um rassistische, rechte Angriffe geht. Da stoßen wir auf 
Argumentationen und Darstellungen, die wie eine Rechtfertigung des Geschehenen 
wirken, wie etwa mehr oder weniger subtile Referenzen auf einen möglichen 
Wahrheitsgehalt von rassistischen, antisemitischen Stereotypen. Das ist eine 
Annäherung aus einer komplett falschen Perspektive. Die Aufmerksamkeit auf 
diejenigen zu fokussieren, die davon betroffen sind und dazu zu arbeiten, steht für 
mich hingegen für einen erkenntnistheoretischen Wandel: Wem wird zugehört? Und 
wo liegt der Fokus bei der Wahrheitsfindung? Diese politische Intervention macht 
das für mich sehr eindrücklich klar.

Und wir haben zuerst Austauschräume angeboten, weil wir nicht direkt in ein 
Seminar online einsteigen wollten. Wir wollten erstmal erfahren, was eigentlich 
die Bedarfe der Menschen sind. Vor allem nahmen wir da Unsicherheiten und Sorge 
darüber wahr, wie es mit den Klient*innen, mit den Menschen, mit denen die Leute 
zusammenarbeiten, eigentlich gerade weitergeht. Im Nachhinein würde ich sagen, 
dass es genau das Richtige war, so etwas anzubieten. Einen gehaltenen Raum, quasi. 
Darüber hinaus haben wir dann das Online-Seminar „Den Blick nach „Innen“ und nach 
„Außen“ wagen – Rassismuskritik in Deutschland heute" entwickelt, wo wir Winnie 
Akeri von der Initiative Schwarzer Menschen in Deutschland, Wesam Alfarawti von 
Sea-Watch und Vanessa Thompson, eine Rassismus-Forscherin, zu Wort kommen 
haben lassen, um gemeinsam mit Multiplikator*innen der rassismuskritischen 
Bildungsarbeit Fragen zu diskutieren wie: Was bedeuten die „Black Lives Matter“-
Proteste gerade? Was bedeutet das alles in Zeiten, wo Menschen auf der Flucht sind, 
immer noch – wie es auch noch nie anders gewesen ist, seit es Europa gibt – vor dem 
Hintergrund der fortschreitenden Militarisierung und Abgrenzung Europas, und was 
für Folgen hat das, und wie muss es mitgedacht werden?

Im Oktober 2020 konnten wir auch eine Präsenzveranstaltung in Oer-Erkenschwick 
umsetzen, als sich die Lage vorübergehend etwas zu entspannen schien. Sie hatte 
die Verbindung von Rassismuskritik und Antisemitismuskritik zum Gegenstand und 
wir setzten sie um mit der freiberuflichen Referentin für Rassismuskritik Kiana 
Ghaffarizad, die ehemals an der ju:an Praxisstelle der Amadeu Antonio Stiftung tätig 
war.

Das waren so in meiner Rückschau Highlights dieses Jahr. Und insgesamt war es ein 
fortlaufendes Experiment, unter Pandemiebedingungen Bildungsarbeit zu machen.

Cecil wird zu unserer Einordnung der Pandemie und ihren Auswirkungen aus 
rassismuskritischer Sicht mehr sagen. Ich würde jetzt gerade die Ereignisse des 
Jahres ein bisschen einordnen wollen. Am 19. Februar wurde der rechtsterroristische 
Anschlag in Hanau verübt. Ich würde hierzu gerne die Initiative „19. Februar Hanau“ 
zitieren: „Wir alle werden niemals so leben wie zuvor, und Nichts und Niemand 
kann wieder gutmachen, was geschehen ist. Niemand kann Ferhat, Fatih, Gökhan, 
Kaloyan, Mercedes, Vili, Nesar, Hamza und Sedat ins Leben zurückrufen. Wir fordern 
eine lückenlose Aufklärung der Tat, politische Konsequenzen, Gerechtigkeit, 
Unterstützung und ein angemessenes Erinnern.“ 

Mit der Frage, wie mit Hanau umgegangen wird, hängen auch die Fragen zusammen, 
inwieweit Deutschland aus dem NSU-Komplex gelernt hat und inwieweit struktureller 
Rassismus und institutioneller Rassismus besprechbar geworden sind. Für diejenigen, 
die in der Kinder- und Jugendarbeit tätig sind, heißt das mit dem Fokus auf BiPOCs, 
also Schwarzen Menschen, Menschen of Color in Deutschland, migrantisierten 
Menschen, einmal mehr: Wie sollen wir den Kindern und Jugendlichen eigentlich 
erklären, was da passiert? Wie erklären wir ihnen, dass ihre Existenz unverschuldet 
in Gefahr ist? Die Frage, die sich aus Empowerment-orientierter Perspektive stellt, 
ist, wie wir die betroffenen Jugendlichen und Kinder stärken können.

102 103



Das heißt, wir sehen hier eine Kontinuität im Ausbau rechter Netzwerke, die auch 
auf Anti-Asiatischer Gewalt beruht. Ein Jahrzehnt später kommt es in Rostock-
Lichtenhagen zu den Pogromen, bei denen durch die Abwesenheit der Polizei 
Menschen nicht ausreichend gesichert und beschützt wurden. Nur der unorganisierte, 
provisorische Selbstschutz der angegriffenen Menschen in den Häusern sowie die 
Aktivistis und antifaschistischen Aktivist*innen, die sich solidarisiert haben, haben 
das Schlimmste verhindert.

Empowerment und Widerstandstrategien

Die Frage nach Empowerment auf der anderen Seite wirft die Frage auf, wer sich 
denn überhaupt empowern kann und wem Begriffe und Kategorien zur Identifikation 
zur Verfügung stehen oder welche Anrufungen bei wem Resonanz finden oder eben 
nicht. Denn es existiert keine kollektive asiatische Identität als vorstellbare und 
abgrenzbare Gemeinschaft, wie sie sich etwa bei Nationen ausmachen lässt. Auch 
Kien Nghi Ha macht darauf aufmerksam, dass transkontinentale Verflechtungen 
dies unter dem scharfen Schnitt zwischen Europa und Asien unmöglich machen. 
Da stellt sich die Frage, wer als asiatisch wahrgenommen, also wer von der 
weißen Dominanzgesellschaft als asiatisch markiert wird. Das zeigt auch die 
Selbstorganisierung unter dem Hashtag „Ich bin kein Virus“, unter dem Betroffene über 
Corona-bezogene Anti-Asiatische Übergriffe berichten. Vor allem handelt es sich dabei 
um Menschen, die als ostasiatisch gelesen werden, da sie als Überträger*innen des 
Virus wahrgenommen und rassistisch angegriffen werden. Diese Fremdzuschreibung 
durch die Dominanzgesellschaft schafft die Realität einer gewaltvollen Differenz 
zwischen der weißen Dominanzgesellschaft und den kolonialen Anderen.

Es lohnt sich ein Blick auf die USA, wo im Rahmen der Bürgerrechtsbewegung 
Mitte des 20. Jahrhunderts die Forderung für mehr gesellschaftliche Teilhabe von 
marginalisierten Gruppen auf die Straßen, in die Politik, in die Universitäten getragen 
wurde, denn in dem Kontext konnten wichtige Analysen und Widerstandsstrategien 
formuliert werden, wie Noa Ha aufzeigt. Asia-diasporische Menschen sind eben eine 
heterogene Gruppe, die sich aus unterschiedlichsten Kulturen, sozialen Klassen, 
Religionen, Sprachräumen, Bildungshintergründen, Generationen und so weiter 
zusammensetzt. Selbstverständlich sind asiatische Communities so divers wie die 
Welt selbst. Da einen gemeinsamen Nenner zu finden, ist sehr schwierig, bis auf einen 
geografischen Bezug vielleicht, der aber auch auf einen riesigen geographischen 
Raum referiert. Einige Jahrzehnte später, nachdem die Selbstbezeichnung „Asian 
Americans“ aufgebracht wurde, darunter dann auch „Filipino Americans“, „Chinese 
Americans“, „Japanese Americans“ und so weiter, um sich zusammenzuschließen 
und für gesellschaftliche Teilhabe einzustehen, bildete sich in Deutschland die 
Selbstbezeichnung „asiatische Deutsche“. Ich zitiere dazu: „Eine neue Kategorie, um 
postmigrantische Identifikationsprozesse und komplexe kulturelle Verortung von 
Subjekten zu analysieren, die in Deutschland als asiatisch markiert werden“. 

Im globalen Norden hat sich im Diskurs über asiadiasporische Menschen ein 
hartnäckiges Narrativ etabliert, nämlich das Narrativ von der gut integrierten, 
strebsamen und gesetzeskonformen Minderheit. Es wird oft unwidersprochen und 
unreflektiert reproduziert, über Kontinente hinweg, über Generationen hinweg. 
Dayal beleuchtet das in einer Analyse zu der japanischen Diaspora in den USA 1966, 
die Parallelen zu einem Artikel aus der „Zeit“ in Deutschland aus dem Jahr 2009 über 
die vietnamesische Community aufweist. Dieses verbreitete Narrativ besagt, dass die 
Communities zwar unterdrückt gewesen seien und ihre Ausgrenzungserfahrungen 
gemacht hätten, dass das jetzt aber der Geschichte angehöre. Und mittlerweile 
würden sie ein erstrebenswertes Beispiel für andere Migrant*innen darstellen. 
Die Wurzel des Problems, so zeigt Dayal in diesem Zusammenhang auf, liege in der 
politischen Ökonomie und der gewaltsamen Durchsetzung einer weißen Norm. Das 
Bild einer Vorzeigeminderheit dient zur Abwertung von anderen marginalisierten 
Gruppen. In den USA werden asiadiasporische Gruppen mit diesen stereotypen 
Merkmalen versehen als angebliches Gegenbeispiel zu Schwarzen Menschen 
vorgebracht, die dadurch abgewertet werden. Im deutschen Kontext werden ähnliche 
Narrative erzählt im Zusammenhang mit vietnamesisch-deutschen Menschen zur 
Abwertung türkischer Menschen und Menschen mit türkischem Hintergrund, die in 
Deutschland leben, welcher Generation auch immer. 

Die Renaturalisierung der internationalen Arbeitsteilung ist ein weiterer Punkt. 
Das heißt, das Ansehen und die Narrative standen auch immer unmittelbar im 
Zusammenhang mit der wirtschaftlichen Stärke der jeweiligen Herkunftsländer. 
So stehen die Entwicklung in Japan in den 60er Jahren, nach der Rezession, und 
die Entwicklung Vietnams nach der Weltwirtschaftskrise 2008 für das Erstarken 
der wirtschaftlichen Produktion und sollen uns verkaufen, dass die Krisen des 
Kapitalismus gut überstanden werden können. 

Dadurch werden diejenigen, die aus diesen Ländern kommen, oder einen Bezug zu 
ihnen haben, mit gelockerten Einreisemaßnahmen und Migrationsabkommen des 
globalen Nordens quasi belohnt. Dieses Narrativ der Vorzeigeminderheit ist hartnäckig 
und macht vor allem die Rassismuserfahrung asiatischer Communities unsichtbar. 
Ich möchte an dieser Stelle eine kleine – wenn auch unvollständige – Chronik Anti-
Asiatischer Übergriffe listen: Am 13. Mai 1944 führt die Gestapo die sogenannte 
„Chinesenaktion“ in Hamburg durch, bei der chinesische Migrant*innen und Menschen, 
die, ich zitiere, „asiatisch aussehen“, festgenommen wurden. Darunter befanden sich 
Chan Ho Bao, Chong Tin Lam, Kam Sing Fok, Liang Wong, Woo Lie Kien. Diese Menschen 
sind zum größten Teil in Arbeitslagern des Nazi-Regimes ermordet worden. 2020 
jährte sich auch zum vierzigsten Mal der Mord an Nguyễn Ngọc Châu und Đỗ Anh 
Lân, zweier junger Männer mit Fluchterfahrung aus Vietnam, die in einer Unterkunft 
für vietnamesische Geflüchtete verbrannten. Diese Mordtaten werden oft als erste 
dokumentierte rassistische Morde der Bundesrepublik Deutschland eingeordnet. Die 
Täter sind Neonazis, Teil der sogenannten „deutschen Aktionsgruppen“, wie sie sich 
selbst nennen. Sie verübten Anschläge auf Unterkünfte für geflüchtete Menschen 
und planten Banküberfälle. Bei einem späteren Prozess gegen einen der drei Täter 
waren auch Personen anwesend, die später zum sogenannten „Kerntrio“ des NSU-
Komplex gehörten. 

104 105



Das heißt, dass wir gerade auch im privaten Sektor von einer neuen Form von 
Menschenhandel sprechen müssen, wenn Menschen aufgrund eines fehlenden 
Aufenthaltsstatus gezwungen sind, sich „illegal“ in Deutschland aufzuhalten und 
daher unter Druck gesetzt werden können, unter prekären Bedingungen zu arbeiten, 
wie es eben gerade viele osteuropäische und ostasiatische Menschen erleben. 
Gleichzeitig sind zum Beispiel asiatisch markierte Menschen gerade diejenigen, die zu 
Beginn der Corona-Pandemie sehr extrem, ja, wie es auch jetzt weiterhin geschieht 
und in der Vergangenheit schon immer geschehen ist, Gewalt erfahren haben. Für 
mich steht das Pflegesystem, in dem Fall mit dem Fokus auf asiatische Deutsche, 
stellvertretend für Deutschland als Postmigrationsgesellschaft. Migrant*innen, 
Schwarze Menschen, People of Color leben in einer gewaltvollen postkolonialen 
Differenz, in einer Kontinuität des Rassismus, während sie diejenigen sind, die eine 
fürsorgliche Gesellschaft erst ermöglichen und die Fürsorgearbeit in Deutschland 
leisten. 

Veränderte rassistische Normalitäten
Cecil: Dankeschön, Cuso. Jetzt einen Übergang zu finden, ist gar nicht so leicht. Das, 
was du gerade dargelegt hast, Cuso, ist wichtig, um ein Augenmerk darauf zu lenken, 
dass auch Jugendarbeit sich zu fokussieren hat auf die Perspektiven derjenigen, mit 
denen sie arbeitet. Es ist auch sehr deutlich geworden, dass diese Perspektiven nicht 
zu vereinheitlichen sind und schon gar nicht aus Sicht derjenigen, die von spezifischen 
Formen des Rassismus nicht betroffen sind, in Gänze antizipierbar sind, und dass 
das, was häufig, und auch durchaus in einem abwertenden Sinn, als Identitätspolitik 
beschrieben wird, eine Selbstermächtigungsstrategie ist, die von Leuten in der 
Jugendarbeit auch als solche wahrgenommen werden muss, denn sie hat auch damit 
zu tun, die eigene Stimme zu erheben. 

Dass gerade dieses Jahr, mit Corona einerseits, mit Hanau, also mit all den Morden, 
die passiert sind, andererseits und mit den Widerstandsstrategien, die einen Aufwind 
erfahren haben, auch wenn sie, wie du schon dargelegt hast, Cuso, immer schon da 
waren, aber unsichtbar, die aber also auch einen Aufwind jenseits von Strukturen, die 
schon existierten, erfahren haben — hat uns noch einmal verstärkt dazu veranlasst, 
darauf zurückzublicken, was sich aus unserer Perspektive in diesem Jahr alles 
ereignet hat. In der ersten Jahreshälfte hat die Beschäftigung mit Corona auf jeden 
Fall dazu geführt, dass Rassismus thematisch komplett in den Hintergrund gerückt 
ist – und das trotz Hanau. Die Bedrohung nicht nur für die unmittelbar Betroffenen, 
nicht nur für die Familien, sondern auch für viele andere, vor allem junge Menschen of 
Color, diese Bedrohung, die durch Ereignisse wie Hanau sicht- und spürbar geworden 
ist, hat gar keinen oder nur stark begrenzt Ausdruck gefunden. 

Also wenn wir die Reaktionen vergleichen, die es auf die Morde von Hanau gab, die 
Anzahl der Demonstrationen zu Hanau, und die Anzahl derjenigen, die an diesen 
Demonstrationen teilgenommen haben, wenn wir diese vergleichen mit den 
Teilnehmer*innenzahlen der „Black Lives Matter“-Bewegung, ist das aus meiner 
Perspektive erschreckend gewesen. 

Es handelt sich hier also nicht um etwas, was eine Essenz hat, also was essenzialistisch 
ist, oder um eine homogene Gruppe. Der Begriff darf nicht missinterpretiert werden 
als einer, der Menschen quasi „homogenisieren“ soll. Es handelt sich bei der 
Selbstbezeichnung vielmehr um eine Gegenstrategie, die genutzt wird, um gehört 
zu werden, sich anrufbar zu machen, und sich zusammen Rechte zu erkämpfen und 
gesellschaftliche, politische und ökonomische Teilhabe einzufordern. Abschließend 
möchte ich den Widerstand hervorheben. Denn da, wo Menschen von Rassismus 
betroffen sind, da ist immer Widerstand, da ist immer Organisierung, da ist immer 
Resilienz. Schon 1944 hat sich der bereits erwähnte Chong Tin Lam, der in der 
sogenannten „Chinesenaktion“ aus dem Hamburger Chinesenviertel gewaltvoll 
festgenommen und in ein Arbeitslager deportiert worden war, der Vereinigung 
der Verfolgten des Naziregimes angeschlossen und, wenn auch vergeblich, 
einen Wiedergutmachungsantrag gestellt. Vietnamesische Arbeiter*innen im 
Sonnenblumenhaus in Rostock-Lichtenhagen haben sich mit Knüppeln bewaffnet, 
um sich selbst gegen Nazis verteidigen zu können. Seit 2008 organisieren sich 
asiatische Menschen in Deutschland im Verein „korientation“, organisieren dort 
Kulturangebote sowie Medienprojekte und schaffen diverse Plattformen für asiatisch-
deutsche Communities. Netzwerke und Selbstorganisationen von Migrant*innen, 
die auch intensiv mit einer vergeschlechtlichten Perspektive arbeiten, wie zum 
Beispiel der „Korea Verband“, „Babaylan Europe – The Philippine Women's Network 
in Europe“ oder die „Stiftung Asienhaus“. Diese adressieren vor allem die Bedarfe 
von Frauen, die migriert sind, was wichtig ist, wenn wir über „Care-Migration“, also 
eine Pflegemigration sprechen. Gleichzeitig ist seit etwa zwei Jahren eine neue 
Generation von jungen deutsch-asiatischen, asiatisch-deutschen Aktivist*innen 
sichtbar, wie z.B. „Deutsche Asiat*innen, Make Noise“, der „Rice and Shine“-Podcast, 
oder wie Xinan und ich mit unserem „DIASPOR.ASIA“ Podcast, die auch dazu beiträgt, 
diese Kämpfe in die Öffentlichkeit zu tragen und aktivistisch quasi auf Intervention 
setzt.

Pflegearbeit, Rassismus und Corona

Ich möchte auch noch einmal kurz auf den Pflegeaspekt eingehen, denn da wird 
aus meiner Sicht diese vergeschlechtlichte und migrationspolitische Implikation 
der Corona-Krise sehr deutlich. Die Helfer*innentätigkeiten in Pflegeberufen des 
öffentlichen Sektors werden zu dreizehn Prozent von Migrant*innen ohne deutschen 
Pass ausgeführt, ein großer Teil davon aus asiatischen Staaten, ein noch größerer 
Teil aus osteuropäischen Staaten. 2013 hat die Bundesagentur für Arbeit Absprachen 
über die Vermittlung von Arbeitskräften u. a. mit den Arbeitsverwaltungen in China 
und den Philippinen getroffen.

Da sind jetzt noch nicht die Leute darunter gefasst, die einen deutschen Pass erhalten 
haben, denn diese Art von Rekrutierung von Pflegepersonal passiert nicht erst seit 
2013, sondern wurde auch schon in den Jahrzehnten davor praktiziert. Statistiken 
über die Beschäftigung in Privathaushalten hingegen gibt es noch nicht einmal. Die 
Migrationsforscherin Helma Lutz weist darauf hin, dass die Erhebung einer solchen 
Statistik auch nicht gewünscht sei, weil sich daran erkennen lassen würde, dass das 
ganze Pflegesystem anders organisiert werden müsste.

106 107



Wenn mir in einer solchen Situation viel Wohn- und Arbeitsraum zur Verfügung 
steht, ist das ein Privileg, das Menschen, die stark beengt wohnen, nicht haben. 
Dazu gehören insbesondere Menschen auf der Flucht, in Lagern, und auch hier in 
Deutschland in Heimen. Und gleichzeitig birgt Social Distancing – und das ist etwas, 
was wir sehr eindrücklich in den Austauschräumen, die wir angeboten haben, gelernt 
haben – die Gefahr der Retraumatisierung. Ein Teilnehmer sagte etwas, was mich 
sehr berührt hat: Wenn sich Leute heute wegsetzen von mir, sorry, das haben sie 
schon immer gemacht. Also: Schon immer, wenn ich mich als Schwarzer junger Mann 
in die S-Bahn gesetzt habe, haben sich Leute von mir weggesetzt. Das Andere ist 
die Retraumatisierung über Generationen hinweg. Also Retraumatisierung in dem 
Sinne, dass Leute vielleicht an die 70er oder die 80er erinnert werden, als ihnen aus 
rassistischen Gründen Leute aus dem Weg gegangen sind, und das auch schmerzhafte 
Erinnerungen hervorruft. 

Auch die Verteilung ökonomischer Ressourcen ist ausschlaggebend dafür, wer 
eigentlich an den temporären Lösungen – und die haben wir ja sehr schnell 
entwickelt, auch hier im Projekt – teilhaben kann. Wer hat welchen Zugang zu Online-
Angeboten, auch welchen Zugang zu Unterhaltungsmedien. Das reicht von der Frage, 
welchen Zugang ich überhaupt zu Möglichkeiten des Live-Streamings habe, wie zum 
Beispiel gerade hier, also ob meine Internetverbindung reicht, ob ich überhaupt eine 
Internetverbindung zuhause habe, bis hin zu: Habe ich die entsprechende Hardware, 
um solche Angebote überhaupt wahrnehmen zu können? Es gab einige Träger, da 
möchte ich zum Beispiel Coach e.V. nennen, die sehr schnell darauf reagiert haben, 
indem sie zum Beispiel Spendenkampagnen ins Leben gerufen haben, um Teilhabe 
zu ermöglichen, um zum Beispiel trotz der notwendigen Schließungen der Räume 
Angebote weiter aufrechtzuerhalten, Angebote für diejenigen, die einerseits von 
Corona natürlich massiver betroffen sind, andererseits vielleicht auch zusätzlich 
noch von Rassismus betroffen sind. Aber das war nicht allerorts der Fall. Eine weitere 
Erkenntnis aus den Austauschräumen für Fachkräfte war, dass die ersten Angebote, 
die heruntergefahren wurden, diejenigen Angebote waren, die einrichtungs- oder 
trägerseits als sogenannte „Zusatzangebote“ gelabelt worden waren. Das waren 
etwa Schutzräume, zum Beispiel Empowermenträume für von Rassismus betroffene 
Jugendliche, mit der Begründung, es sei ein Zusatzangebot und daher verzichtbar. 
Honorarverträge bieten aus der Perspektive den Vorteil, dass man Leute auch nicht 
weiterbezahlen muss, die diese Angebote umgesetzt haben. Auch Angebote für 
queere Jugendliche waren unter denjenigen, die als erste ausgesetzt wurden, weil 
sie eben als Zusatzangebote, als „nice to have“ gelabelt worden waren, und ihre 
Notwendigkeit tatsächlich nicht mehr gesehen wurde. Das ist die eine Seite.

Das heißt nämlich andererseits, dass Rassismus in seiner Wirkung geleugnet wird, 
und zwar von einem Großteil der Mehrheitsbevölkerung. Gleichzeitig hat Corona, 
wie Cuso das gerade sehr eindrücklich aufgezeigt hat, spezifische rassistische 
Diskurse rund um das Thema Flucht verstärkt und auch Wahrnehmungshorizonte so 
verschoben, dass Ereignisse gar nicht wahrgenommen wurden, und sich so eine neue 
rassistische Normalität etabliert hat, in der unhinnehmbare politische Strategien und 
Zumutungen für Betroffene dermaßen normalisiert worden sind, dass es trotz der 
Ereignisse wie etwa dem Leid in Moria, wie den Toden an den Außengrenzen Europas, 
nicht wirklich einen kollektiven gesellschaftlichen Aufschrei gegeben hat. Das steht 
für unsere Politik, für unsere Privilegien, und für die Sicherung unserer Privilegien, 
aus der sich rassistische Normalitäten ergeben haben. 

Dafür steht zunächst, flüchtende und geflüchtete Menschen in Lagern einzuschließen, 
und selbst, wenn ein solches Lager, wie das von Moria, abbrennt, Menschen erneut in 
Lagern einzuschließen, in denen die Bedingungen nicht viel besser sind. 

Dazu gehören die Aussetzung der Seenotrettung, die Versuche, Seenotrettung noch 
massiver zu kriminalisieren, und zwar auch durch bundesdeutsche Politik. Gleichzeitig 
sind auch Widersprüchlichkeiten sichtbar geworden. Ich möchte ein Beispiel dafür 
geben, was ich damit meine, wo es trotz gesellschaftlichen Engagements nicht 
gelungen ist, Bedeutungen miteinander zu verknüpfen. An einer Demonstration zu 
„Black Lives Matter“ nahmen sehr viele Leute teil, was unglaublich berührend war, 
zumal diese Demonstrationen ja auch zu einem großen Teil nicht nur initiiert, sondern 
auch getragen wurden von jungen Menschen, von jungen Schwarzen Menschen. 
Das warf aber auch die Frage auf: Welche „Black Lives“ meine ich denn eigentlich? 
Denn am folgenden Tag bei Demonstrationen vor Lagern von Geflüchteten – 
und ein Großteil dieser geflüchteten Menschen sind Schwarze Menschen –, zum 
Beispiel in Köln, nahmen nur fünf Leute teil. Das spielt nochmal darauf an, welche 
Bedeutung Identitäten aus einer nicht-betroffenen Perspektive haben. Wie können 
wir ermöglichen, dass Leute, Jugendliche, junge Menschen, mit denen wir arbeiten, 
darüber miteinander ins Gespräch kommen, und vielleicht auch Bedeutungshorizonte 
erweitern, um auf der Ebene neue Allianzen zu schmieden? 

Unterschiedliche Betroffenheiten in der Pandemie

Ich möchte noch einmal auf Corona zurückzukommen, das hat Cuso nochmal am 
Beispiel von Anti-Asiatischem Rassismus und den damit verbundenen Stereotypen 
bereits aufgezeigt, auch auf die ökonomischen Verflechtungen eingehen, welche 
unterschiedlichen Betroffenheiten Rassismus unter Bedingungen von Corona erzeugt. 
Da stellt sich zunächst auf Social Distancing bezogen die Frage, wie viel Raum wem 
eigentlich zur Verfügung steht. Wohne ich als gut bezahlte Fachkraft zu zweit in 
einer hundert-Quadratmeter-Wohnung? Das ist etwas anderes – selbst wenn ich da 
Homeoffice machen muss –, als wenn ich mit fünf anderen Menschen zum Beispiel in 
einer Geflüchtetenunterkunft auf engstem Raum unterkommen muss, oder als wenn 
ich aus ökonomischen Gründen mit vielen Leuten in einer Mietwohnung wohne. 
Daraus ergibt sich, dass Social Distancing, also eine Forderung, die virologisch sinnvoll 
und notwendig ist, auch ein Privileg markiert. 

108 109



Global und lokal: Pandemie, Flucht, Rechtssicherheit und zusätzliche 
Belastungen

Wenden wir uns dem Kontext Flucht zu, stellt sich die Frage, wie es eigentlich um 
die Rechtssicherheit steht, die in Zeiten von Corona auch sehr unterschiedlich 
verteilt ist. Was ist eigentlich, wenn mein Antrag läuft, läuft er weiter? Und habe 
ich da eine bestimmte Zeit, bestimmte Fristen, überschritten, auch wenn eigentlich 
auf dem Ausländeramt, oder wo auch immer ich mich hinwenden muss, niemand 
erreichbar ist? Welche Rechte werden eigentlich in der Zeit ausgesetzt? An vielen 
Orten setzten zum Beispiel die Volkshochschulen ihre Angebote für Deutschkurse 
aus. Und das bedeutet einfach, dass die notwendige Prüfung für B1 in dieser Zeit gar 
nicht erworben werden kann. Die Versorgung mit Dienstleistungen ist massiv an 
Ökonomie beziehungsweise an Ressourcen gekoppelt. 

Diese sind in Zeiten von Kurzarbeit, in Zeiten von Mini-Jobs, die jederzeit kündbar 
sind, auch entlang rassistischer Differenzlinien verteilt. Das ist aus unserer 
Sicht das, was Rassismus und Corona hier vor Ort, also auf einer lokalen Ebene, 
ausmacht. Auch global hat Corona sehr unterschiedliche Betroffenheiten und auch 
Bedrohungsszenarien aufgerufen, und da gibt es Zusammenhänge zu den Menschen, 
mit denen wir arbeiten. Zum einen im Hinblick auf die Bedrohung durch das Virus 
selbst. Selbst wenn hier das Gesundheitswesen an einigen Stellen möglicherweise 
nicht die Antworten findet, wie wir sie uns wünschen, vergleichen wir es zum 
Beispiel mit Lateinamerika, Brasilien, Peru, Kolumbien oder Mexiko oder auch mit 
den USA, dann ist die gesundheitliche Versorgung dort anders als in Deutschland für 
einen Großteil der Bevölkerung nicht gesichert. Das heißt, dass Menschen mit einer 
eigenen Migrationsbiografie, mit einer familiären Migrationsbiografie, auf jeden 
Fall mit Bezügen, Verwandschafts- oder Freundschaftsbeziehungen zu anderen 
Ländern, und mit eigener biografischer Nähe zu anderen Räumen, massiv zusätzlich 
belastet sind. Zu der Bedrohung durch das Virus kommt andernorts auch noch eine 
Bedrohung durch die ökonomischen Verhältnisse. Das heißt, eine Versorgung mit 
Nahrungsmitteln, mit Wasser, mit Gütern des täglichen Bedarfs, ist nicht gesichert. 
Für Familienangehörige, für Freund*innen andernorts. 

Das heißt, dass auch das, was an eigenen ökonomischen Ressourcen möglicherweise 
aufgewendet wird, über Grenzen hinweg in andere Länder geschickt wird, um 
Verwandte und Freund*innen zu unterstützen, eine unterschiedliche Belastung 
darstellt. Es gibt einzelne Aufrufe von einzelnen Leuten zu spenden, auch als ein 
Aufruf an die Mehrheitsbevölkerung, diese Last, die sich dadurch ergibt, gemeinsam 
zu schultern und auch da eine Art von Power-Sharing, nämlich ganz konkretes 
Ressourcen-Sharing, zu betreiben. Sehr verbreitet ist das allerdings nicht. Uns ist 
aufgefallen, dass solche zusätzlichen Belastungsmomente und -situationen aufgrund 
unterschiedlicher Verantwortungshorizonte in dem Wahrnehmungshorizont derer, 
die mit jungen Menschen, mit BIPoC arbeiten, tatsächlich sehr wenig aufkommen. 

Und dazu kommt noch, dass die Entfernung zu diesen anderen bedeutsamen 
Menschen in anderen Orten, in anderen Ländern, sich auf noch unbestimmte, und 
unabsehbare Zeit vergrößert, und somit im Moment erstmal absolut wird. Die 
Verbindung kann im Moment nur virtuell aufrechterhalten werden, und die Frage, 
wann man sich wiedersieht, wann man sich tatsächlich wieder umarmen kann, ist 
nochmal eine andere Frage. 

Das alles ist aus unserer Perspektive notwendig zu betrachten, die lokale Ebene 
ebenso wie die globale Ebene. Wenn wir uns heute mit Rassismuskritik und mit 
rassismuskritischen Perspektiven für die Jugendarbeit auseinandersetzen, reicht 
es nicht, auf eine lokale Ebene zu schauen und im günstigsten Fall tatsächlich die 
Perspektiven derjenigen, die von Rassismus betroffen sind und unmittelbar eine 
Analyse betreiben können, mit einzubeziehen. Es ist auch notwendig, in den Blick 
zu nehmen, was unsere lokalen Verhältnisse mit einer globalen Entwicklung zu tun 
haben, mit globalen ökonomischen Beziehungen, mit globalen, auch historischen, 
Beziehungen. Wir würden also deshalb dafür plädieren, in unsere intersektional 
ausgerichteten, rassismuskritischen Perspektiven für die Jugendarbeit ganz 
notwendig auch transnationale Perspektiven mit einzubeziehen. 

Empowerment und Power-Sharing – wo wir hinwollen ...

Uns war wichtig, das alles noch einmal darzulegen und hervorzuheben, weil das für 
uns die Grundlage dafür bietet, was wir als Empowerment-orientierte Jugendarbeit 
bezeichnen würden. Empowermentorientierung bedeutet für uns nicht nur das 
Schaffen bzw. Ermöglichen von konkreten Empowermentangeboten. Das müssen 
nicht einmal notwendig Angebote für die schon anwesenden jungen Menschen, 
Jugendlichen, Kinder sein. Denn wir haben durchaus feststellen können, dass da, 
wo Empowermenträume zur Verfügung gestellt werden, sich diese Räume mit der 
Zeit auch von allein sozusagen beleben. Einerseits werden Empowermentangebote 
natürlich ermöglicht, weil sie einen Raum für Erfahrungsaustausch aus verschiedenen 
Perspektiven, aber auch für den Austausch gemeinsamer Erfahrungen bieten. Denn 
im Aufbau und Erleben von Community kann notwendige Heilung stattfinden, und es 
können dort Strategien entstehen, darunter auch einige, die vielleicht auch nochmal 
einen generationalen Unterschied aufweisen, wie Rassismus etwas entgegengesetzt 
wird. Diese Empowermentangebote, die auf der einen Seite geschaffen werden, 
müssen aber notwendig flankiert werden von Angeboten, die Power-Sharing und 
Tools zum Power-Sharing ermöglichen und bieten. "Tools zum Power-Sharing" 
bedeutet aus unserer Perspektive Räume, in denen die Auseinandersetzung mit den 
eigenen Privilegien ermöglicht wird, diese aber nicht bei Privilegienreflektion stehen 
bleibt, sondern notwendig auch konkrete Ressourcen-Checks miteinschließt. Welche 
Ressourcen habe ich eigentlich, die anderen Menschen nicht zur Verfügung stehen? 
Wie kann ich sie möglicherweise tatsächlich einsetzen? Es reicht nicht zu sagen, ja, 
ich bin in dem Punkt und dem Punkt und dem Punkt privilegiert. 

110 111



Identitätspolitische Strategien und neue 
Formen der Solidarität
Cecil Arndt und Cuso Ehrich im Dialog

Cecil: Ich würde dich, Cuso, gerne nochmal in Bezug auf deinen Vortrag und deine 
Erfahrung fragen, inwiefern es aus deiner Perspektive gelungen ist, verschiedene 
identitätspolitische Ansätze aufeinander zu beziehen, und da auch neue Formen der 
Solidarität zu erproben? Vor allem in der zweiten Jahreshälfte. Was man ja schon 
sagen kann, ist, dass quasi, zumindest in meiner Erinnerung oder Wahrnehmung, das 
erste Mal überhaupt bestimmte identitätspolitische Strategien einen Raum gefunden 
haben. Also, dass überhaupt Anti-Schwarzer Rassismus, Anti-Asiatischer Rassismus, 
zum ersten Mal überhaupt in Deutschland breiter thematisierbar wurden und auch 
Eingang gefunden haben zum Beispiel in die Medienlandschaft. 

Cuso: Ja, danke. Das ist schwierig zu sagen. Ich glaube, gerade in der Arbeit, auf 
die ich mich fokussiere, in der es um asiatisch-deutsche Communities geht, ist es – 
zumindest seit ich das bewusst mitverfolge – das erste Mal in den letzten Jahren, 
dass so eine sehr breite öffentliche Mobilisierung gegen Angriffe in Gang gesetzt 
wird wie „Ich bin kein Virus“. Es ist das erste Mal, dass Menschen sich so breit 
aufgestellt haben. Das beruht ganz klar auf den Plattformen, die die Generationen 
vor mir aufgebaut und ins Leben gerufen haben, sei es etwa mit dem Vokabular, mit 
dem wir uns selbst bezeichnen, oder den Plattformen, Austauschräumen, Vereinen 
usw., wie zum Beispiel dem Media and Empowerment for German Asians-Programm 
von „korientation“ oder auch mit den Förderungen. Also es wird laut. Das ist sehr 
schön. Gleichzeitig nehme ich wahr, dass es viele Versuche gibt, sich zum Beispiel 
mit den „Black Lives Matter“-Prozessen zu solidarisieren. Da passieren sehr viele 
coole Sachen. Und es ist klar und muss adressiert werden, dass es Anti-Schwarzen 
Rassismus auch in asiatischen Communities gibt. Wie sehr das jetzt gerade in der 
konkreten Zusammenarbeit mit anderen Playern funktioniert, in so Strömungen, 
kann ich gar nicht so gut sagen, weil da das physische Zusammenkommen, Politik 
machen und Mobilisieren einfach einen sehr großen Teil ausmachen. Und das ist 
einfach aus bekannten Gründen nicht möglich gewesen in diesem Jahr. Deswegen 
fällt mir auch eine Einschätzung unglaublich schwer. Ich sehe aber sehr deutlich, 
dass es in der Diskussion und in den Diskursen über Kontexte in Migrantifa-Gruppen 
zumindest zu einer Verdichtung kommt. 

In welche Richtung die geht, kann ich gerade nicht sagen. Selbstverständlich passieren 
Dinge in den eigenen Kontexten, die gewaltvoll sind, die zu diskutieren sehr wichtig 
ist, und ich sehe schon, dass sie diskutiert werden. Ich sehe, dass Leute sich im Klaren 
darüber sind, dass diese verschiedenen Kämpfe zusammengeführt werden müssen. 
Also ich sehe gute Ansätze und finde es gleichzeitig aufgrund der aktuellen Situation 
schwierig, ein Fazit zu ziehen. 

Da läuft man Gefahr – und das entspricht auch unseren Erfahrungen und 
Beobachtungen in den Austauschräumen und Privilegienseminaren, die wir 
angeboten haben – beim Thema Schuld stehen zu bleiben. Wir müssen stattdessen 
tatsächlich auch zu den konkreten Handlungsmöglichkeiten kommen. Das 
bedeutet, dass wir Möglichkeiten schaffen müssen, unsere Wahrnehmungsmuster 
zu hinterfragen. Was empfinden wir eigentlich als normal, weil wir tatsächlich 
andere Wahrnehmungshorizonte nicht einbeziehen? Es ist notwendig, unsere 
Wahrnehmungshorizonte in Frage zu stellen und sie gegebenenfalls zu erweitern, 
indem wir die Wahrnehmungshorizonte einbeziehen, die uns von Leuten mit anderen 
Betroffenheiten, also von Menschen, die von Rassismus betroffen sind, zur Verfügung 
gestellt werden. Und das bedeutet, auch bereit zu sein, Ressourcen abzugeben und 
bereitzustellen. Das bedeutet auch, dass wir uns alle tatsächlich dazu befragen 
lassen, was wir eigentlich entwickeln in unserer Arbeit. Uns befragen lassen von 
denen, die in Empowermenträumen vielleicht auch geneigt sind, uns zu kritisieren, 
und diese Kritik auch zulassen. Denn es ist notwendig, dass wir uns in unseren eigenen 
Bemühungen überprüfen lassen. Überprüfen lassen von denen, für die wir sozusagen 
aus unserer Positionierung heraus etwas machen möchten, um dann letztlich auch 
Platz zu machen und Raum zu geben.

Diese beiden Dinge zusammenzudenken, bedeutet in einem dritten Schritt aber auch, 
Räume zu schaffen, in denen Allianzen gebildet werden können. Aus unterschiedlichen 
gesellschaftlichen Positionierungen heraus, aus unterschiedlichen Identitäten 
heraus zu lernen und gemeinsam Perspektiven zu entwickeln. Dass wir Räume 
schaffen, in denen wir lernen können, ein guter Ally zu sein. Und das haben wir in 
unseren Angeboten, zumeist online, versucht, auch aus unseren unterschiedlichen 
Positionierungen heraus: Kolja Koch als jemand, der eine weiße Perspektive mit 
einbringt, und Cuso und ich aus sehr unterschiedlichen Positionierungen heraus 
aus einer Perspektive of Color. Das hat uns ermöglicht, verschiedene Grenzen 
aufeinander zu beziehen, verschiedene Perspektiven aufeinander zu beziehen, und 
auch verschiedene Zugänglichkeiten zu schaffen. Soweit zunächst unser Rückblick 
auf das Jahr, zu den Grundlagen unserer Arbeit, wo wir da gerade stehen, und wo wir 
in unserer Arbeit mit Multiplikator*innen und Fachkräften perspektivisch hinwollen.

Cuso: Cecil, du hast eben beschrieben, dass und wie Menschen auf der Flucht 
weggesperrt und kriminalisiert werden. Wir haben hier einen Beitrag von einer 
teilnehmenden Person, dass sie das an eine Situation in Göttingen erinnert, wo ein 
ganzer Wohnblock, in dem vor allem PoC, Rom*nja, Sinti*zze leben, von der Polizei 
isoliert und eingezäunt wurde und die Bewohner*innen tagelang den Wohnblock nicht 
verlassen konnten, und dass es währenddessen da sogar einen Todesfall gab. Vielen 
Dank für den Hinweis und diese sehr, sehr wichtige Erinnerung. Selbstverständlich 
sind die Militarisierung auf der einen Seite und die Kriminalisierung marginalisierter, 
rassifizierter Menschen auf der anderen Seite nicht auf die Außengrenzen 
beschränkt. Nicht nur im Prison-Industrial-Complex in den USA, sondern eben auch 
hier in Deutschland werden Menschen, in dem Fall eben Rom*nja, Sinti*zze, PoCs 
festgesetzt, auch mit Zäunen. Die Militarisierung ist ein anderer spannender Punkt, 
zu dem ich auch auf die abolitionistische Bewegung, auch hier in Deutschland, 
hinweisen möchte,  die sich damit sehr stark auseinandersetzt.

112 113



Cecil: Du hast dich gerade nochmal stark auf die Besprechbarkeit und auf das 
Miteinander-ins-Reden kommen und die gegenseitige Wahrnehmung bezogen. Und 
das ist auch etwas, was ich beobachte und wahrnehme, dass in Kontexten, familiären-, 
Freund*innen-Kontexten, das Sprechen über Rassismus, und auch das Sprechen 
über eigene rassistische Erfahrungen, sehr viel selbstverständlicher geworden ist. 
Und dass es auch sehr viel selbstverständlicher geworden ist, sich aus einer weißen
Perspektive zu solidarisieren, aus einer weißen Perspektive zuzuhören. Also das, was 
du in Bezug auf unterschiedliche von Rassismus betroffene Communities beschreibst, 
dieses sich-gegenseitig-Zuhören, gilt auch für die Relation von zumindest Teilen der 
Mehrheitsgesellschaft zu von Rassismus betroffenen Communities. 

Power-Sharing in der Jugendarbeit: Platz machen in dem Raum, den ich schon 
besetzt habe

Cuso: Wir haben gerade eine Frage reinbekommen: Welche Erfahrungen wurden 
dabei gemacht, Power-Sharing in der Jugendarbeit zu etablieren. 

Cecil: Also ich würde sagen, dass zumindest unsere Erfahrungen mit Fachkräften 
sehr, sehr unterschiedlich waren. Also da, wo Fachkräfte wirklich Lust hatten, 
sich mit ihren eigenen Privilegien auseinanderzusetzen und sich auch bereit dazu 
zeigten, die Konsequenzen, die daraus folgen könnten, zu ziehen, haben wir sehr, 
sehr gute Erfahrungen gemacht. Sogar Erfahrungen, die meine Erwartungen bei 
weitem überstiegen haben. Ich kann mich an einen Austauschraum erinnern, in 
dem ich dachte: Wow, das sind richtig coole Ergebnisse. Da haben Leute Lust, sich 
auf den Weg zu machen. Sie nehmen konkrete Vorhaben mit in ihren Arbeitsalltag 
und wollen weiterarbeiten und wollen auch die Ansätze weitertragen. In anderen 
Kontexten wiederum finde ich es eher schwierig. Nämlich da, wo Power-Sharing als 
ein Ansatz von „good will“ verstanden wird, gerade von Fachkräften. Also selbst bei 
Fachkräften, die bislang super gute Beratungsarbeit gemacht haben, die vielleicht 
auch Projekte entwickelt haben, die über das übliche Beratungssetting hinausgehen, 
kann die Beschäftigung damit, dass es sich tatsächlich um ein gesellschaftliches 
Verhältnis handelt, das heißt auch, um ein Verhältnis von mir zur jeweils anderen 
Person, schwierig sein. Da gestaltet es sich teilweise schwierig einzufordern, dass 
es über die Privilegienreflektion hinausgehen soll und muss. Daher wäre aus unserer 
Perspektive tatsächlich eine strukturelle Verankerung von Rassismuskritik zum 
Beispiel im Kinder- und Jugendförderplan unbedingt notwendig, z. B. in Form einer 
notwendigen Qualifizierung von Fachkräften zu den Themen Rassismuskritik und 
Privilegien sowie zur Bedeutung der eigenen Privilegien für Power-Sharing. Das kann 
nicht einem reinen „good will“ überlassen werden. Wie wir schon dargelegt haben, 
hat das auch mit der Bereitschaft zu tun, sich überprüfen zu lassen, in den eigenen 
Steps, und überhaupt Platz zu machen. Also nicht nur Türen zu öffnen, sondern auch 
Platz zu machen in dem Raum, den ich schon besetzt habe. Das braucht Übung. Und 
das kann nicht auf „good will“, Freiwilligkeit und so weiter beruhen, weil wir die 
Grundlagen dessen nicht vermitteln und es plausibel machen. In der konkreten Arbeit 
mit jungen Menschen, würde ich sagen, ist Power-Sharing bei weitem verbreiteter. 

Das mag damit zu tun haben, dass die Begegnungen zwischen jungen Menschen 
heute ganz andere sind als solche in den 80er Jahren. Räume sind heute weniger 
segregiert als in den 80er Jahren. Es gibt mehr Begegnungsräume, in denen 
man Freund*innen hat mit anderen Erfahrungen, und in denen man zum Beispiel 
gemeinsam im Streaming-Dienst Pose oder Sense8 anschaut. Da stößt man dann 
auf andere Lebensrealitäten, hat andere Repräsentationen. Das ist nicht mehr 
an einer „Norm“ orientiert, da finden andere Identitäten überhaupt erst eine 
Repräsentation und eine Möglichkeit der Auseinandersetzung. Das heißt, da sind 
Auseinandersetzungen normaler. 

Eine wichtige Sache wäre aus meiner Perspektive noch das Thema „getrennte 
Räume“, das manchmal als störend für das Harmoniebedürfnis empfunden wird. 
Auf das Angebot getrennter Räume zur Vermeidung von Verletzungen wird sehr 
häufig erwidert: Ach nein, jetzt gerade ist es nicht nötig und so weiter. Ich denke, 
dass wir vielleicht anregen sollten, die Möglichkeit getrennter Räume zumindest 
auszuprobieren, weil das Sprechen in getrennten Räumen tatsächlich nochmal 
sehr, sehr viel mehr Perspektivierung und Ausdruck auch eigener Verletzlichkeiten 
ermöglicht. In der konkreten Jugendarbeit wird das Angebot von getrennten Räumen 
oftmals von vorneherein erstmal nicht in Erwägung gezogen, um die jeweils andere 
Gruppe sozusagen nicht zu verletzen. Wir müssen vermitteln, dass es dabei nicht um 
Verletzung geht, sondern um das Schaffen von Möglichkeitsräumen, die Ermöglichung 
von (Sich-Be-)Sprechen, ja, um das Etablieren verschiedener Räume, in denen 
verschieden gesprochen werden kann, um hinterher tatsächlich die Perspektiven 
überhaupt aufeinander beziehen zu können. 

Cuso: Da stimme ich Dir zu. Hier ist noch eine Anmerkung im Chat: Es ist ein Kampf, 
reguläre Angebote aufrechtzuerhalten und Menschen vor Mehrfachdiskriminierung 
zu schützen. Geflüchtete Menschen sind schon benachteiligt durch enge 
Wohnverhältnisse in Unterkünften, wo auch kein WLAN zur Verfügung gestellt wird 
für digitalisierte Unterrichtskonzepte zum Beispiel. Das unterstreicht nochmal den 
Punkt, danke an dieser Stelle. Und viele Unterkünfte werden einfach isoliert. Also es 
geht um Isolation, Wegsperren, um eine Bestrafung von Migration quasi. Das findet 
natürlich in der rassistischen Matrix statt. Dann stellt sich auch die Frage, wie sich 
Corona überhaupt in Grenzgebieten auswirkt. Sowohl Corona-Maßnahmen als auch 
Gegner*innen der Maßnahmen wirken bzw. handeln im rassistischen Kontext. Das 
ist ein Punkt, den ich gerne ins Podium mitnehmen würde, weil genau im Spektrum 
der Corona-Gegner*innen so viele Intersektionen von Macht und Ausgrenzung, 
Rassismus, Antisemitismus krass zusammenspielen.

114 115



116 117



 G
es

un
dh

ei
t u

nd
 

Se
lb

st
fü

rs
or

ge
 

im
 K

on
te

xt
 v

on
 

Ra
ss

is
m

us
(k

ri
tik

)

 Te
il 

II
I

118 119



Hinführung

In den letzten Jahren wurde in pädagogischen, beraterischen und sozialarbeiterischen 
Berufsfeldern achtsamkeitsorientierten Ansätzen und Selbstsorge (self care) 
vermehrt Aufmerksamkeit geschenkt. In diesen Bereichen wird schon lange 
darauf hingewiesen, dass Belastendes – wie Gespräche, Lebenssituationen oder 
Konflikte mit/von Klient*innen und Teilnehmer*innen oder im Team – im Sinne 
einer wohlbefindensorientierten Selbstsorge und auch Burnout-Prophylaxe ver- 
und bearbeitet werden will. Die „Modeerscheinung Achtsamkeit“ und ähnliche 
Entwicklungen stehen sicher auch im Zusammenhang mit herausfordernden und teils 
prekären Arbeitsbedingungen (u. a. in sozialen Arbeitsfeldern), mit dem Bedürfnis 
nach „Entschleunigung“ in einer komplexen und schnelllebigen Welt und/oder mit 
gesellschaftlichen Individualisierungsprozessen usw.

Vor allem im Kontext von zielgruppenspezifischen Angeboten für die Arbeit 
mit geflüchteten Menschen haben Fortbildungsangebote zu traumasensiblem 
Arbeiten vermehrt statt- und Anklang gefunden. Die Auseinandersetzung mit 
traumainformierten Ansätzen ist – nicht nur für die Arbeit mit Teilnehmer*innen 
und Klient*innen, sondern auch für die Fachkräfte selbst, im Hinblick auf eine 
eigene Auseinandersetzung und Selbstsorge – sinnvoll, unter anderem aufgrund 
der Bedeutung von Stress in Traumatisierungsprozessen. So können Selbstsorge- 
und Ressourcenorientierung, die hier besonderen Stellenwert einnehmen, hilfreiche 
Ausgangspunkte für alle Beteiligten bei der „Arbeit mit Menschen“ sein. Auch in der 
politischen Bildungsarbeit und machtkritischen Seminararbeit finden sich vermehrt 
traumapädagogische Elemente wie der Einsatz von Ressourcenbarometern1 und 
Achtsamkeitsübungen.

Ich lege also hier ein Traumaverständnis zugrunde, das nicht ausschließlich 
von Schocktraumata (im Sinne singulärer überwältigender und potenziell 
lebensgefährlicher Erfahrungen wie einem Unfall, Übergriff oder einer 
Naturkatastrophe) ausgeht und oftmals auf die Diagnose PTBS reduziert ist.2

Stattdessen gehe ich hier von einem prozesshaften3  Verständnis von Traumatisierung 
aus, das mehrfache oder andauernde, möglicherweise auch subtilere Gewalt, 
wie bspw. Diskriminierung, einschließt. Traumatisierung meint hier Prozesse, die 
entstehen oder sich verstetigen können, wenn überfordernde Reize und Belastungen  
durch das individuelle System/den Organismus nicht integriert und verarbeitet 
werden (können), und deren Auswirkungen. Das individuelle System ist hierbei als 
eingebettet in ein soziales Umfeld sowie einen spezifischen (historischen, politischen 
und globalen) Kontext zu verstehen.

1 Zu Ablauf und Anwendung von Ressourcenbarometern vgl. Hantke/Görges 2012: Teil II – Kapitel 4.1

2 Zu Schock- und Entwicklungstrauma und der Bedeutung von Stress bzw. Selbstregulation siehe bspw. 

Charf, Dami (2018).

3 Für ein prozesshaftes Verständnis von Trauma ist die Arbeit von Hans Keilson (1979) und seine 

Einführung des Konzepts der sequentiellen Traumatisierung im deutschsprachigen Raum und darüber hinaus 

besonders bedeutsam.

 Konstant für sich sorgen

Impulse zur Stärkung von Selbstsorge-Orientierung 
und traumainformierten Ansätzen in machtkritischen 
Arbeitsfeldern 

Ein Text von Isabell May

120 121



Zunehmend wird nämlich deutlich – wenn auch im psychologischen und populären 
Diskurs über Trauma wenig(er) thematisiert –, dass Trauma und Gewalt auch als 
gesellschaftliche Phänomene und im Zusammenhang mit Machtverhältnissen wie 
Rassismus verstanden werden müssen. In der Konsequenz bedeutet dies, dass eine 
individuelle (therapeutische) Bearbeitung unzureichend ist bzw. unvollständig bleibt 
(vgl. Sequeira 2015). Bei der Betrachtung von Traumatisierung im Kontext Flucht 
beispielsweise müssen globale Machtverhältnisse sowie die Rolle des Globalen 
Nordens und des Aufnahmelandes Deutschland berücksichtigt werden. 

Auch die Vorstellung, dass Traumatisierung im Herkunftsland oder auf der Fluchtroute 
„passiert“ und nach Ankunft in Deutschland beendet sei, ist offensichtlich nicht 
stimmig (vgl. Sequeira/May 2019, Karpenstein/Flory/Teigler 2020). Insbesondere die 
strukturelle Dimension von (Re-)Traumatisierung, Entrechtung und Diskriminierung 
geflüchteter Menschen in Deutschland wird zu oft vernachlässigt. Auch die 
Auseinandersetzung mit (den Auswirkungen von) Kolonialrassismus als kollektivem 
bzw. transgenerationalem Trauma (vgl. Kilomba 2008 und Menakem 2017) findet im 
deutschsprachigen Raum noch wenig statt. Jedoch ist der Diskurs speziell über die 
Zusammenhänge von Rassismuserfahrungen auf der zwischenmenschlichen sowie 
institutionellen Ebene und psychischer Gesundheit in den letzten Jahren – vor allem 
durch Therapeut*innen und Theoretiker*innen, Trainer*innen und Aktivist*innen of 
Color – vorangetrieben worden (vgl. für den deutschsprachigen Raum z. B. Yeboah 
2017).

Wie aus obigen Ausführungen hervorgeht, verstehe ich traumainformiertes Arbeiten 
also als machtkritisches Arbeiten, da der gesellschaftlichen Dimension von 
Gewalt und Traumatisierung Rechnung getragen werden muss. Gleichzeitig ist zu 
berücksichtigen, dass machtkritisches Arbeiten selbst spezifische Belastungen mit 
sich bringt, so dass ein besonderes Augenmerk auf individuellen und kollektiven 
selbst- und fürsorgenden Praktiken erforderlich und hilfreich ist. Diese Belastungen 
können sich in rassismus- und diskriminierungskritischen4 Arbeitsfeldern je 
nach eigener gesellschaftlicher Positioniertheit, eigenen biografischen Bezügen 
und charakterlichen Aspekten sowie konkretem Arbeitsinhalt unterschiedlich 
äußern – bringt beispielsweise ein*e Trainer*in im Themenfeld Flucht eigene 
Rassismuserfahrungen und/oder eine eigene Fluchtbiografie mit? Und was bedeutet 
das im Hinblick auf seine*ihre Arbeit(sbelastung)? 

Selbstsorge?!

Selbstsorge ist hier folglich nicht als individuelle Zusatzaufgabe oder Strategie der 
Selbstoptimierung zu verstehen, sondern als eine Praxis, die eher gegenläufig zum 
(neoliberalen) Leistungsprinzip und den damit verbundenen (teils internalisierten) 
Zwängen ist. 

4 Diskriminierungskritik verstehe ich hier als Theorie und Praxis, die, ausgehend von der je eigenen 

Eingebundenheit in Machtverhältnisse wie (Hetero-)Sexismus oder Klassismus, politisch-gesellschaftliche 

Veränderung anstrebt (vgl. bspw. Bönkost 2016) und hierbei eine intersektionale Perspektive einnimmt.

Selbstsorge beinhaltet stets die Verbindung sowohl zu und mit sich selbst als auch 
zu und mit anderen – sie kann sich nur durch das Wahr- und Ernstnehmen der eigenen 
Ressourcen, Bedürfnisse und Grenzen entfalten und ist gleichzeitig die Basis für die 
Sorge um andere (vgl. Zito/Martin 2021, S.12). 

Es geht nicht darum, „an sich zu arbeiten, um in Verhältnissen, die nicht in Ordnung 
sind, weiter zu funktionieren und diese damit aufrechtzuerhalten“, sondern 
darum, „da Einfluss zu nehmen, wo wir es können“ (ebd.). Selbstsorge kann also 
neben ressourcen- und bedürfnisorientierten Praxen zur eigenen oder kollektiven 
Stärkung auch kritische und widerständige (gemeinsame) Praktiken innerhalb 
belastender und/oder diskriminierender (Arbeits-)Strukturen und angesichts 
gesellschaftlicher Machtverhältnisse bedeuten – und ist gleichzeitig hierfür eine 
wichtige Voraussetzung. Eine gute, also stabile und liebevolle, Selbstsorge wirkt 
ermächtigend5 und soll hier nicht „nur“ als individuell gesundheitsförderlich oder gar 
als eine Lifestyle-Entscheidung verstanden werden, sondern auch als eine politische 
Praxis.

Die Voraussetzungen für gute Selbstsorge und kompetente Selbstregulation6 sind 
gleichzeitig durch individuelle Faktoren und soziales Umfeld sowie gesellschaftliche 
Macht- und Diskriminierungsverhältnisse bedingt bzw. beeinflusst. Unter dem Begriff 
Ressourcenbereich7 wird die „Bandbreite der Spannungs- und Erregungszustände 
unseres Körpers, in denen wir optimal verarbeiten“ verstanden (Hantke/Görges 
2012, S. 42), also der Bereich bzw. Zustand, in dem wir gut sein, lernen oder 
arbeiten können, in dem unterschiedliche Hirnregionen gut zusammenarbeiten 
und Reize verarbeitet werden können. Der Begriff Ressourcenbereich beinhaltet, 
„was ein Mensch leisten kann, wenn er auf alle Möglichkeiten von Körper 
und Geist optimal zugreifen kann“ (ebd.). Ein breiter Ressourcenbereich kann 
einfacher aufgebaut werden, wenn ich „stressarm“ aufwachse; eine krisenhafte 
oder gewaltvolle Umgebung (häusliche Gewalt, Krieg, Armut etc.) beeinflusst 
schon vorgeburtlich und frühkindlich die Entwicklung des Ressourcenbereichs 
nachteilig.8 Auch viele Möglichkeiten zur Selbstsorge sind gesellschaftlich ungleich 
verteilt: Wer hat Zugang zu therapeutischer oder beraterischer Unterstützung und 
welche Erfahrungen werden mitgedacht und anerkannt?9 Wer hat die materiellen 
(finanziellen, zeitlichen…) Ressourcen für Auszeiten, Reisen oder einen Spa-Besuch? 
Für wen sind Yogakurse oder Angebote zur selbstsorgenden Persönlichkeitsbildung 
barrierearm zugänglich?

5 Auf die Bedeutung und Wirkung von Selbstsorge in BPoC-Empowermenträumen kann und will ich als 

weiße Referentin hier nicht näher eingehen. Für diesbezügliche Reflexionen und Impulse siehe z. B. Georg 2020. 

Zu self-care als widerständige Strategie im Umgang mit Rassismus(erfahrungen) siehe Lorde 1988.

6 zu Selbstregulation vgl. Sequeira 2015: Teil II, Kapitel C.3.

7 Andere in der Traumatheorie verwendete Begriffe und Konzepte sind z. B.  window of tolerance 

(Toleranzfenster) oder Lernfenster.

8 Der Ressourcenbereich eines Menschen bleibt allerdings veränder- und formbar, d.h. auch im späteren 

Leben können wir positiv darauf Einfluss nehmen und eine Ausweitung des Ressourcenbereichs erreichen!

9 Zur mangelnden Berücksichtigung von Rassismus(kritik) in Psychotherapie siehe Muriel 2020, zur 

Auseinandersetzung mit Rassismus in dominant weißen Beratungs- und Therapiestrukturen im Kontext Flucht 

siehe BAfF 2020.
122 123



Im Sinne eines breiten, gesellschaftliche Faktoren miteinbeziehenden 
Traumaverständnisses wird deutlich, wie auch Rassismus- und 
Diskriminierungserfahrungen (d. h. anhaltender/wiederholt erlebter Stress) 
Traumatisierungsprozesse bewirken bzw. begünstigen und die Entwicklung 
des Ressourcenbereichs beeinflussen können: Auch solche Erfahrungen, also 
„tägliche Erschütterungen des Selbst“ (Yeboah, zitiert in Enge/Gahleitner 2021), 
können traumatische Reaktionen und Symptome wie Schlafstörungen oder 
Kopfschmerzen hervorrufen. Dies umso mehr, weil körperliche und psychische 
Erholungsphasen von Menschen, die negativ von Rassismus und Diskriminierung 
betroffen sind, immer wieder durch Alltagserfahrungen wie strukturelle 
Benachteiligungen und Mikroaggressionen unterbrochen werden (ebd.).

Trauma ist zunächst nicht als Krankheit einzustufen, sondern als eine „gesunde“ 
Reaktion auf Situationen, die den Organismus überfordern, auf (anhaltende) 
Gewalt oder auf überwältigende Ereignisse – eine Reaktion, die der Person die 
akute Bewältigung des Erfahrenen und Erlebten und das Überleben ermöglicht.10 
Traumatisierte Menschen und von Rassismus und Diskriminierung negativ 
betroffene Menschen nutzen diverse Ressourcen und Strategien im Alltag und in der 
professionellen Praxis. Heilsame Prozesse, Ein- und Verbindung wie auch Widerstand, 
solidarische Strategien und das Nutzen individueller sowie kollektiver Ressourcen 
können „posttraumatische Wachstumsprozesse“ ermöglichen (Enge/Gahleitner 
2021). Eine explizit rassismus- und diskriminierungskritische, traumainformierte 
Praxis, u. a. im Arbeitskontext, kann hierbei zuträglich sein.

Traumasensible machtkritische Bildungs- und Arbeitsräume

Will ich also einen Bildungs- oder Arbeitsraum traumasensibel gestalten, bedeutet 
das auch, ihn möglichst diskriminierungsarm zu gestalten. Gleichzeitig wissen wir, 
dass es keine diskriminierungsfreien Räume gibt; die Allgegenwart und Alltäglichkeit 
von Machtverhältnissen macht das Beenden etwa von rassistischer Gewalt – 
verstanden hier als potenziell (re)traumatisierende bzw. „stressende“ Situation – 
unmöglich: Was kann in dem Fall ein „sicherer Ort“11 sein? (vgl. Sequeira 2015)

10	 Hier geht es mir um eine Haltung und eine Sichtweise, mit der ich mich dem Themenfeld nähere. Diese 

versucht u.a., auf eine pathologisierende Analyse zu verzichten. Gleichzeitig haben traumatische Erfahrungen 

und Prozesse i.d.R. kurz-, mittel- und langfristige gesundheitliche Auswirkungen — wie bspw. Symptome im 

Zusammenhang mit Traumafolgestörungen — so dass Betroffene sich teilweise selbst und ggf. phasenweise als 

"krank" erleben und beschreiben.

11	 „Sicherer Ort“ oder „Wohlfühlort“ ist eine in der traumatherapeutischen bzw. traumapädagogischen 

Arbeit häufig verwendete, auf Luise Reddemann u. a. zurückgehende, Imaginationsübung. Gleichzeitig ist es 

für traumasensibles Arbeiten auch im wörtlichen/materiellen Sinne notwendig, Sicherheit (im Sinne von 

Verlässlichkeit, Rollenklarheit, räumlicher Situation, Abwesenheit von Gewalt u. ä.) herzustellen. Zu Ablauf und 

Wie erwähnt sind Mitarbeiter*innen in Berufsfeldern wie der rassismuskritischen 
Arbeit einem erhöhten Risiko ausgesetzt. 

Zum einen setzen sie sich inhaltlich – z. B. über die Texte, die sie lesen und bearbeiten 
– permanent mit einer belastenden Thematik auseinander. Zum anderen bezeugen 
und erleben sie als Expert*innen gesellschaftlichen und medialen Rassismus, 
bezeugen und erleben ihn am eigenen Arbeitsplatz (im Workshop, bei der Beratung 
von Institutionen, im Team…), „arbeiten mit ihm“ privat, aktivistisch, beruflich 
und sind häufig selbst persönlich negativ von ihm betroffen und/oder bezeugen 
ihn in familiären und anderen nahen Beziehungen. Nicht selten bekommen sie 
auch Hassmails und sind mit Bedrohungen und Angriffen konfrontiert. Die eigene 
gesellschaftliche Positioniertheit ist hier hinsichtlich emotionaler und körperlicher 
Belastungen wie Stress sicher von besonderer Bedeutung.

Selbstsorge, Fürsorge und Psychohygiene12 sind also auch in machtkritischen 
Bildungs- und Arbeitsräumen – ebenso wie bspw. im sozialarbeiterischen 
Kontakt mit traumatisierten Klient*innen – besonders relevant und verdienen 
Aufmerksamkeit. Beginnend bei der einzelnen Person müssten Selbstsorge, Fürsorge 
und Psychohygiene im Sinne einer Nachhaltigkeit auf der Ebene des Teams, des 
Vereins, der Struktur weiter- und mitgedacht werden bzw. sollten vorhandene 
Praxen der Selbstsorge ge- und verstärkt werden. Im Folgenden sollen anhand 
fragender Reflexion Handlungsebenen verdeutlicht und blitzlichtartige Anregungen 
gegeben werden. Diese Anregungen sind vor dem Hintergrund angemessener und 
wohlbefindensorientierter Arbeitsbedingungen zu verstehen – strukturelle Probleme 
(Unterbezahlung, andauernde Überarbeitung der Mitarbeiter*innen, institutionelle 
Diskriminierung u. ä.) können durch gute Selbstsorge allein nicht gelöst werden! 

Somit werden abschließend sowohl Perspektiven im Sinne der Selbstsorge 
in machtkritischen Arbeitsfeldern als auch machtkritische Perspektiven für 
traumasensibles Arbeiten eröffnet.13 Voraussetzung hierfür ist die Anerkennung 
der spezifischen und je nach Positioniertheit und Biografie unterschiedlichen 
Belastung(en) im Feld Rassismus- und Diskriminierungskritik – dies sowohl auf 
individueller Ebene als auch auf der Ebene der Arbeitsstruktur (also bspw. durch das 
Team, die Geschäftsleitung, die Teamleitung, den Vorstand usw.). Des Weiteren  sind 
das Wahrnehmen und die Wertschätzung von Bedürfnissen und Grenzen als wichtige 
Voraussetzungen bzw. erste Schritte zu nennen. Dies mag zunächst banal klingen, 
erfordert aber meist Sensibilisierung, Auseinandersetzung, Zeit und Übung.

Anwendung der Imaginationsübung siehe Hantke/Görges 2012: Teil II, Kapitel 5.2.

12	 Psychohygiene meint hier konkrete Maßnahmen, wie Übungen, Verhaltensweisen oder 

Lebensgewohnheiten, die dem Erhalt oder der Herstellung psychischer Gesundheit bzw. psychischen 

Wohlbefindens dienen (vgl. https://www.gesundheit.gv.at/lexikon/p/lexikon-psychohygiene).

13	 Diese Auflistung ist weder vollständig noch für jeden (Arbeits-)Kontext passend, soll aber erste 

Anregungen zur Selbstsorge in den genannten (Arbeits-)Kontexten geben und sollte dort diskutiert und ggf. 

erweitert bzw. konkretisiert werden.
124 125



In der Folge bedeutet dies für das Ausprobieren und Umsetzen selbstsorgeorientierter 
Praktiken im Arbeitskontext, aber auch in aktivistischen Kontexten, oft, dass hierfür 
materielle, zeitliche und ggf. personelle Ressourcen geschaffen oder freigegeben 
werden müssen: Kann zum Beispiel eine ressourcenorientiert-arbeitende 
Supervision oder die Moderation eines Empowermentraums organisiert und bezahlt 
werden? Wer kümmert sich um die Umsetzung? In all dem ist eine fehlerfreundliche 
und prozessorientierte Haltung gegenüber sich selbst und den Kolleg*innen sowie 
gegenüber dem Erlernen neuer, selbstsorgender Praxen hilfreich – konstant und gut 
für sich zu sorgen, sollte nicht zu einer Erwartungshaltung gegenüber sich selbst 
oder anderen werden, die für weiteren Stress und Druck sorgt.

Selbstsorge im Kontext: Fragen zur Reflexion

A) Perspektiven für die persönliche Praxis, für Teams und den Arbeitskontext

• Wie sind die strukturellen Bedingungen des Arbeitsfeldes, wie die konkreten 
Arbeitsbedingungen im Verein, der Institution, der Struktur? Wie sind etwa die 
personelle Situation oder der Umgang mit Arbeitszeiten, Überstunden und 
Pausen? 

• Welche Rituale zur Selbstsorge für den Arbeitsplatz sind bekannt bzw. können 
eingeführt werden? Welche werden im konkreten Setting als besonders hilfreich 
empfunden?

• Inwieweit werden am Arbeitsplatz (im Verein, der Institution usw.) die eigene 
Positioniertheit, Biografie und der eigene Arbeitsbereich hinsichtlich hiermit 
verbundener Belastungen reflektiert? Gibt es Räume, in denen eine solche 
Reflexion angeregt bzw. durchgeführt werden kann und/oder Impulse zur 
individuellen Auseinandersetzung? Welche Belastungen bringen die Inhalte des 
Arbeitsfeldes für wen mit sich, und wie wird dem begegnet?

• Was tue ich selbst hinsichtlich Selbstsorge im Privaten und am Arbeitsplatz? Was 
tut mir gut? Trete ich für meine Bedürfnisse ein? Gibt es Rituale, die ich durchführe 
oder mir angewöhnen möchte (z. B. eine morgendliche Körperübung, wohltuende 
Musik in der Mittagspause, eine „Ablage“ für Belastendes zum Abschluss des Tages14? 
Wann nehme ich mir Pausen, (wie) nehme ich meinen Körper wahr und wie halte 
ich es mit Arbeitszeiten und Überstunden? Habe ich Hobbys, die nichts mit dem 
Themenfeld zu tun haben? Was lese ich wann?

• Wie wird mit tagesaktuellen Belastungen durch gesellschaftliche Ereignisse 
– wie rassistische Anschläge oder diskriminierende Diskurse und Politiken – im 
Team und der Arbeitsstruktur umgegangen? Welche heilsamen Möglichkeiten 
der Bezugnahme und Unterstützung gibt es auf kollegialer und gesellschaftlicher 
Ebene, wie kann solidarisches Handeln aussehen? An welchem Punkt ist für wen 
Abgrenzung möglich und hilfreich?

• Was kann Empowerment bzw. Power-Sharing in diesem Zusammenhang 
bedeuten?

14 Zu Ablauf und Anwendung der Tresor- oder Zwischenlager-Übung (Imaginationübung) siehe Hantke/

Görges 2012: Teil II, Kapitel 5.1

• Haben Emotionen und Austausch über Belastendes Raum am Arbeitsplatz? 
Wo (nicht)? Wer gestaltet und hält diese Räume?  Wird Emotionalität allen 
gleichberechtigt zugestanden? (Wie) W/wird Emotionalität (bei wem) bewertet? 
Spielen stereotype Zuschreibungen eine Rolle? Mit wem ist vertrauensvoller 
Austausch möglich und passend? 

• Wie ist das Verhältnis von Verbindung und Abgrenzung im Team? Wo sind 
gemeinsame (Austausch-)Räume hilfreich, wo braucht es eher safer spaces? 
Welche Methoden und Prinzipien wirken stärkend in diesen Räumen, welche 
Verfahrens- und Umgangsweisen sind eher kontraproduktiv, erhöhen also die 
gefühlte Belastung?

• Werden Sicherheit und Orientierung durch Rollenklarheit, (gemeinsam) 
definierte und kommunizierte Zuständigkeiten und Transparenz hergestellt? 
Sind Verfahrens-, Sprech- und Kommunikationsweisen gewaltarm? Gibt es 
Schutzkonzepte, Unterstützung und Verfahrensweisen/Know How im Umgang 
mit Hassmails u. ä.? Wie kann sich der Verein/die Institution u. ä. dem Ziel eines 
„sicheren Ortes“ annähern? 

• (Wie) W/wird Mitarbeiter*innen Unterstützung angeboten, wo können sie 
niedrigschwellig um Hilfe bitten – insbesondere bei Aufgaben, die ihnen aufgrund 
ihrer gesellschaftlichen Positioniertheit oft nicht primär zukommen/wo wenig 
Erfahrungswissen existiert?

• (Wie) W/werden (kleine) Erfolge gewürdigt und gefeiert? 

B) Perspektiven für die Bildungs- und Workshop-Arbeit

• Was brauchen die Teamenden individuell und voneinander, um sich in der 
Vorbereitung und Durchführung der Workshop-Arbeit sicher, orientiert und 
angeregt, also im Ressourcenbereich, zu bewegen? Welche Absprachen sind 
hilfreich?

• Wie können Pausen und prozessorientierte, flexible „Unterbrechungen“ bei der 
Konzeption berücksichtigt werden und und kann gleichzeitig die Vermittlung der 
Kerninhalte gewährleistet werden? 

• (Wie) W/wird das Lernen jenseits des rein Intellektuellen berücksichtigt? Können 
körper- und bewegungsorientierte Übungen integriert werden? Mit welchem 
Ziel?

• Bietet das Konzept unterschiedliche Möglichkeiten, sich zu den Inhalten in 
Beziehung zu setzen?

• Welcher Umgang mit Verletzungen und Belastungen kann für die Dauer des 
Workshops etabliert werden? Welche Rolle spielen dabei Dauer/Häufigkeit und 
Format der gemeinsamen Arbeit? Was liegt diesbezüglich in der Verantwortung 
der Teamer*innen, individuell und gemeinsam, und welche Absprachen/
Arbeitsteilung können vereinbart werden?

• An welchen Stellen braucht es einen gemeinsamen Raum und an welchen sind 
safer spaces nötig oder sinnvoll?

• Können Elemente der Psychoedukation, also der Vermittlung von Wissen über 
z. B. (den Umgang mit) Belastung, Stress und (körperlichen) traumatischen 
Reaktionen, in machtkritischer Workshop-Arbeit integriert werden? Wann/wo ist 
das sinnvoll, wann eher eine Überfrachtung/Überforderung?

126 127



C)	 Perspektiven für die beraterische Praxis  

•	 Welches Wissen ist über die Lebenssituation der Klient*innen vorhanden und 
woher kommt dieses Wissen? Welche Rolle spielt die eigene Positioniertheit und 
wie kann eine tragfähige Beziehung hergestellt werden? Welche Perspektiven 
und welches Erfahrungswissen sind durch die Teamzusammensetzung vertreten?

•	 Wem ist die Beratungsstelle (nicht) zugänglich, wer kann sich dort willkommen 
und sicher fühlen?15 

•	 Wie hoch ist die Arbeitsbelastung der konkreten Beratungsstelle und wie wird 
hoher Belastung begegnet? Welche Rolle spielen strukturelle Faktoren wie die 
Anzahl der Berater*innen-Stellen, Arbeitsplatzsicherheit oder die Bezahlung? 

•	 Wo können Netzwerkarbeit und Kooperationen entlasten?
•	 Wo ist politische (Lobby-)Arbeit sinnvoll in der Auseinandersetzung mit 

strukturellen Problemen? Wird ihr genug Zeit eingeräumt? Wo erleben sich 
Mitarbeiter*innen und Klient*innen als handlungs-/wirkmächtig? Wie ist das 
Verhältnis von individueller Stärkung und politischer Arbeit?

•	 Welche Rolle kann traumasensibles Arbeiten in der Beratungsstelle spielen? Gibt 
es hier bereits praxisrelevante Kompetenzen und wie können diese aufgebaut, 
weitergegeben oder vertieft werden?

•	 Welches Wissen und welche Möglichkeiten haben die Berater*innen, um sich selbst 
und den Klient*innen traumatische Reaktionen zu erklären (→ Psychoedukation) 
und dieses Wissen machtkritisch zu reflektieren?

•	 Wird Selbstsorge als wichtige Kompetenz thematisiert? Welche Ressourcen 
und Ideen werden Berater*innen an die Hand gegeben? Gibt es Hinweise und 
Kompetenzen zur Vermeidung von Sekundärtraumatisierung?

15	 Hinweise und Anregungen zum Themenfeld rassismuskritische Raumgestaltung finden sich im Text 

„Rassismuskritisch atmen“ lernen auf S. 18 in dieser Broschüre.

	» BafF-Zentren, Teigler/Krebs (2020): Wir müssen 

reden. Rassismus thematisieren in mehrheitlich 

weißen Beratungs- und Therapiestrukturen im 

Kontext Flucht, online verfügbar: http://www.baff-

zentren.org/wp-content/uploads/2020/11/BAfF_Wir-

muessen-reden_2020.pdf

	» Bönkost, Jule (2016): De-Stabilisationsdreieck: 

Ein Werkzeug für diskriminierungskritische Lehre, 

veröffentlicht bei ARiC Berlin e.V.

	» Charf, Dami (2018): Auch alte Wunden können heilen. 

Wie Verletzungen aus der Kindheit unser Leben 

bestimmen und wie wir uns davon lösen können, 

München: Kösel.

	» Enge Robert und Gahleitner, Silke Birgitta: „Die 

unbenannte Realität: Rassismus und Trauma“, in: 

Sozialmagazin 1-2.2020, 45. Jg., Weinheim: Beltz 

Juventa.

	» Georg, Mariela: „Critical Wellness: Der Link 

zwischen politischem Aktivismus und Self-care.“, 

tbd*community vom 31.8.2020, online verfügbar: 

https://www.tbd.community/de/a/critical-wellness 

	» Hantke/Görges (2012): Handbuch Traumakompetenz. 

Basiswissen für Therapie, Beratung und Pädagogik, 

Paderborn: Jungfermann.

	» Karpenstein/Flory/Teigler: „Trauma und 

Traumasensibilität in der Arbeit mit jungen 

Geflüchteten“, in: Sozialmagazin 1-2.2020, 45. Jg., 

Weinheim: Beltz Juventa.

	» Keilson, Hans (1979): Sequentielle Traumatisierung 

bei Kindern. Untersuchung zum Schicksal jüdischer 

Kriegswaisen, Stuttgart: Enke.

	» Kilomba, Grada (2008): Plantation Memories. 

Episodes of Everyday Racism, Münster: Unrast.

	» Menakem, Resmaa (2017): My Grandmother’s Hands. 

Racialized Trauma and the Pathway to Mending Our 

Hearts and Bodies, Las Vegas (Nevada): Central 

Recovery Press.

	» Lorde, Audre (1988): A Burst of Light and Other 

Essays, Ann Arbor (Michigan): Firebrand Books

	» Muriel, Lucía: „Rassismus ist bis heute ein blinder 

Fleck in der Psychotherapie“, ze.tt (Zeit Online) vom 

28.08.2020, online verfügbar: https://ze.tt/rassismus-

ist-bis-heute-ein-blinder-fleck-in-der-psychotherapie/

	» Sequeira, Dileta (2015): Gefangen in der 

Gesellschaft – Alltagsrassismus in Deutschland. 

Rassismuskritisches Denken und Handeln in der 

Psychologie, Marburg: Tectum. 

	» Sequeira, Dileta/May, Isabell (2019): Erkennen 

lernen. Rassismus, Diskriminierung, Traumata und 

die eigenen Vorurteile in der pädagogischen Arbeit mit 

Geflüchteten, Duisburg: ARIC-NRW (Hrsg.), online 

verfügbar: https://www.aric-nrw.de/files/aricnrw/docs/

pdf/Handreiche_DaZ.pdf

	» Vu, Vanessa/Zeit Online: „Heute liebe ich mich 

so, wie ich bin.“, Zeit Online vom 19.06.2018, 

online verfügbar: https://www.zeit.de/gesellschaft/

ze i tgeschehen/2018-05/sel fcare-selbstsorge-

selbstliebe-audre-lorde-fotoserie 

	» Yeboah, Amma (2017): „Rassismus und psychische 

Gesundheit in Deutschland“, in: Rassismuskritik und 

Widerstandsformen, Wiesbaden: Springer VS, S. 

143-161.

	» Zito, Dima und Martin, Ernest (2021): Selbstfürsorge 

und Schutz vor eigenen Belastungen für Soziale 

Berufe, Weinheim: Beltz Juventa.

Literatur:

128 129



„Eine Unterbrechung dieses Anspruchs – Informationen liefern zu müssen, als 
Expertin bereit zu stehen, für alles verantwortlich zu sein – ist durchaus möglich. 
Das ist mir auch gerade in Richtung von Fachkräften of Color wichtig, das zu sagen. 
Und Angebote zur Self-Care bzw. zum Erlernen von Self-Care wahrzunehmen. 
Zum Erlernen von dem Gefühl „Ich darf mich um mich selber kümmern.“ Wie sehr 
auch das eine politische Aufgabe ist und eine, die im Zuge pädagogischer Räume 
stattfinden kann.“

Cecil Arndt beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit in Zeiten der 
Corona-Pandemie“ im November 2020

130 131



Das Interview mit Dr. Amma Yeboah 
führten Cecil Arndt und Isabell May

„Take 
Yourself 
Seriously!“

Cecil: Dann starte ich mal mit der ersten 
Frage: Wer bist du als professionelle 
Person, wenn du das so abgrenzen 
möchtest? In welchen Feldern arbeitest 
du und wie bist du dahin gekommen?

Amma Yeboah: Wer ich als 
professionelle Person bin, ist komplex. 
Manchmal bin ich Psychiaterin und 
Psychotherapeutin, mal bin ich mehr 
in der Neurowissenschaft, mal bin ich 
Empowerment-Trainerin, mal bin ich 
Antirassismus-Trainerin, im Moment 
bin ich hauptsächlich Supervisorin 
und Dozentin. Auch meine Funktionen 
als Mutter und Schwester werden 
gelegentlich fokussiert. Und manchmal 
begleite ich Leitungspersonen im 
Rahmen eines Coaching-Prozesses. 
Zusätzlich habe ich Studierende, 
die ich sowohl als Coachin, als auch 
Dozentin begleite. Je nach Kontext 
erfülle ich eine bestimmte Funktion. 
Mir ist wichtig, meine Funktionen 
nicht als Identität zu begreifen. Eine 
gelebte Multiprofessionalität mit 
unterschiedlichen Funktionen.

Cecil: Auch eine Multiprofessionalität, 
die sich sehr wahrscheinlich 
wechselseitig informiert, oder?

Amma Yeboah: Ja. Ursprünglich wollte 
ich Physik studieren. Ich bin viel mehr 
Naturwissenschaftlerin als Medizinerin. 
Wenn ich in einer Welt leben würde, 
in der Geschlecht, Rassifizierung, 
Klassismus, Ableismus und sexuelle 
Orientierung keine Rolle spielen 
würden… in einer Welt, in der ich einfach 
nur Mensch wäre, dann würde ich mich 
am ehesten für die Physik interessieren. 
Mich interessieren Atome und Sterne, 
ich wäre Astrophysikerin. Aber nun 
ja, wir haben eben die ganzen Ismen 
als Ausdruck einer Gesellschaft, die 
auf struktureller Gewalt basiert. Am 

Ende habe ich Humanmedizin studiert. 
Und jetzt bin ich multiprofessionell 
geworden, was nicht untypisch für 
Schwarze Deutsche Frauen ist. Also ich 
kenne kaum uniprofessionelle Schwarze 
Frauen in Deutschland. Das hat auch 
etwas mit unserer politischen Situation 
zu tun. Es ist schwierig, unparteilich auf 
die Fachdisziplinen zu schauen. 

Cecil: Du hast gerade gesagt, dass du 
auch schon parteilich auf die Medizin 
schaust, und jetzt gehst du in den 
Bereich Rassismuskritik. Da spielt ja 
nicht nur deine Positionierung eine 
Rolle, sondern auch deine Parteilichkeit. 
War das leicht da hinzukommen? 
Medizin gilt als das eine Fach, das für 
alle die gleichen Ergebnisse bereithält.

Amma Yeboah: Das hätten wir gerne. 
Und dieser Traum wäre mir auch lieber 
als die erlebte Realität. Die Ethik der 
Medizin postuliert diese Narrative. 
Gerade in der Psychiatrie nehmen wir 
Bezug auf die philosophischen Aspekte 
der Medizin und erheben den Anspruch 
auf Gleichheit und Neutralität in der 
Profession. Letztendlich wissen wir 
aber, dass das Medizinsystem, so wie 
wir dieses in Deutschland leben, nicht 
ohne unsere Geschichte existieren kann, 
nicht ohne sozialpolitische Dimensionen 
betrachtet werden kann. Wir erkennen 
eine wissenschaftliche Medizin an, die 
aus der Humanbiologie hervorgeht. 
Und die Humanbiologie beinhaltet u.a. 
die Klassifizierung der Menschheit, die 
Systemik der Rassifizierung. Das heißt, 
die Einteilung und Kategorisierung der 
lebendigen Welt ist sehr eng gekoppelt 
an den Kolonialismus und an weiße 
Dominanz. Was wir also in der Medizin 
verstehen und praktizieren, ist u.a. 
Ergebnis von weißer Dominanz. Und weil 
sie ein Ergebnis von weißer Dominanz ist, 
ist sie auch diskriminierend.

132 133



Rassismus, mich als Mensch zu sehen. 
Das heißt, wir sitzen erstmal im selben 
Boot, aber nicht an denselben Stellen, 
und nicht mit gleicher Versorgung. 
Die Hierarchisierten haben mehr Luft, 
Nahrung, Bewegung, Entfaltungs- 
und Gestaltungsmöglichkeiten…  
gesundheitlich betrachtet entwickeln 
die unterschiedlichen Passagiere 
anhand der Ressourcen, sowie des 
Umgangs mit diesen, unterschiedliche 
Erkrankungen. Wenn wir diejenigen 
betrachten, die keine Luft bekommen, 
die vielleicht erstmal schuften müssen, 
um sich einigermaßen zu versorgen, 
so hat die Position im Boot erhebliche 
Auswirkung auf den Körper, auf die 
Psyche und auf die Überlebenschancen.  
Gleichzeitig müssen wir erkennen, dass 
diejenigen, die mit der Herausforderung 
der Selbstversorgung zu kämpfen haben, 
Fähigkeiten entwickeln, mit diesen 
Herausforderungen umzugehen. Das 
stellen wir manchmal in Empowerment-
Räumen fest. Jugendliche im Alter 
von 14-16 Jahren haben je nach 
Positionierung erstaunliche Analysen 
der gesellschaftlichen Verhältnisse und 
kreative Ideen und Umgangsformen. 
Sie zeigen sich resilient und schaffen 
Räume, wo keine existieren. Die Frage 
ist, wie hoch kann die Gift-Dosis 
sein, wie viel Herausforderung, um 
Resilienzen entwickeln zu können. Und 
welche Ressourcen müssen vorhanden 
sein, wann ist es ein Tropfen zu viel? 
Das ist genau die Grenze, an der ich 
mich in der Bildungsarbeit bewege. 
Ich würde nicht unbedingt sagen, dass 
die Menschen, die Rassismus erfahren, 
dem vollkommen ausgeliefert sind. 
Aus meiner Perspektive können die 
Menschen auch enorme Kräfte und 
Resilienzen entwickeln.  Das liegt daran, 
dass unsere Evolution so funktioniert, 
dass Menschen unter Druck lernen.  
Nun können wir natürlich darüber 

diskutieren, ob der Druck des Rassismus 
notwendig ist, um Resilienzen zu 
entwickeln. Aus meiner Perspektive 
absolut nicht! Ein Flug zum Saturn wäre 
mir als Herausforderung viel lieber, als 
dass ich im Alltag rassifiziert werde. 
Nur haben wir es im 21. Jahrhundert mit 
der Struktur des Rassismus zu tun, die 
bereits Jahrhunderte gewachsen ist. 
Diesen geschichtlichen Prozess können 
wir nicht mehr ändern. Also müssen wir 
einen Umgang finden. Aber ich würde 
wirklich viel lieber zum Saturn fliegen 
und schauen, was da so los ist.

Isabell: Du hast gerade Empowerment 
angesprochen, und ich erinnere mich, 
dass du mal gesagt hast, dass du die 
Notwendigkeit von Empowerment im 
Kontext von Rassismus nicht nur für 
Schwarze Menschen oder rassifizierte 
Menschen siehst, sondern dass auch 
weiße Menschen Empowerment 
bräuchten. Wir im Projekt würden das 
anders sehen bzw. beschreiben. Magst 
du uns das nochmal erklären, was du 
damit meinst?

Amma Yeboah: Die Rassifizierung 
trennt uns vom Potential des 
Menschlichen, unabhängig vom Ranking 
der Rassifizierung. Im Übrigen sind weiße
Menschen auch rassifiziert, nur eben als 
Norm rassifiziert und an der angeblichen 
Spitze des Menschseins positioniert. 
Das eigene Selbstverständnis als Norm 
wurde u.a. als Privileg konzeptualisiert. 
Allerdings befassen wir uns wenig mit 
den psychischen Auswirkungen von 
Privilegien auf die Privilegierten. Es geht 
z.B. um die Fähigkeit, gesellschaftliche 
Strukturen zu erfassen und die eigene 
Involviertheit zu verstehen. Auch geht es 
um die Kosten der Privilegien. In einem 
global geschlossenen System zahlen wir 
einen Preis für alles.

Nicht alle Körper werden wertschätzend 
oder heilend behandelt. Wobei ich sagen 
muss, dass wir in der Medizin auch nicht 
dazu ausgebildet werden, um zu heilen, 
sondern um zu behandeln.

Cecil: Möchtest du uns kurz beschreiben, 
wie du das unterscheiden würdest?

Amma Yeboah: Unsere 
Behandlungspraxis basiert auf Kriterien 
der Diagnostik und Regeln, gemäß denen 
eine Behandlung zu erfolgen hat. In der 
Diagnostik gibt es Unterscheidungen, 
bestimmte festgelegte Tools, wie die 
Symptome zu interpretieren und wie sie 
auch mit Hilfsmitteln zu kategorisieren 
sind. Ich erhalte dann eine Diagnose 
und entscheide nach Leitlinien, wie 
mit dieser Diagnose umzugehen ist. 
Die gesellschaftlichen Gruppen, die 
für die Festlegung dieser Kriterien 
und Leitlinien herangezogen und/oder 
untersucht wurden, profitieren auch von 
der Behandlung. Bei einer Heilpraxis 
wären die eigenen Interpretationen 
oder das eigene Medizinsystem der 
Hilfesuchenden relevant für die 
medizinische Praxis.

Cecil: Jetzt hast du dich ja gerade auch 
schon selbst als multiprofessionell 
beschrieben. Würdest du dann sagen, 
dass du Heilung in deinen anderen 
Berufstätigkeiten jenseits der Medizin 
praktizierst? Ist das dort möglich?

Amma Yeboah: In jedem menschlichen 
Kontakt besteht die Möglichkeit auf 
Heilung, je nachdem, wie wir Heilung 
verstehen. Ich würde Heilung nicht 
unbedingt einer Profession zuschreiben, 
sondern verstehe sie im Sinne von 
Kontakt, Verbundenheit, vielleicht auch 
Überwindung von Schmerz. Dieses 
Konzept von Heilung ist aus meiner 
Perspektive in jedem menschlichen 

Kontakt – und ich würde das sogar 
erweitern und sagen: in jedem Kontakt 
mit einem Lebewesen – möglich. Das 
heißt, auch zwischen mir und einem 
Baum oder einer Katze kann Heilung 
möglich sein. Das Lebendige ist ein 
Aspekt von Bewusstsein darüber, dass 
ich bewusst bin. Ich bin mir selbst 
bewusst, und wenn die Katze sich 
ihrer auch bewusst ist, kann durch 
den Kontakt Heilung entstehen. 
Insofern würde ich das nicht nur auf die 
Medizin beziehen. Die Medizin steht 
als Berufsbild für einen Ort, wo wir 
annehmen können, dass Heilung möglich 
ist. Das kann sein, muss aber nicht sein. 
Ich denke, dass wir als Ärzt:innenschaft 
Heilung auch immer einleiten können. 
Auch im Bildungskontext ist die Arbeit 
ohne die Idee von Heilung kaum möglich. 
Die Arbeit der Polizei, auch das Recht ist 
eine Arbeit von Heilung. Empowerment-
Arbeit fokussiert ebenso Heilung. 

Cecil: Du hast gerade schon 
Empowermenträume als Räume von 
Heilung angesprochen. Auch dass 
Beziehung Heilung sein kann, wenn 
wir uns unserer Beziehungen zur 
Selbstheilung bedienen können. Das 
machst du auch in deinen Workshops 
sehr deutlich, indem du sagst: „Ich 
kann mir Rassismus an einzelnen 
Geschehnissen anschauen, oder ich kann 
mir das System angucken“. Würdest du 
uns das Wesentliche erläutern, was den 
Zusammenhang von Gesundheit und 
Rassismus ausmacht, vielleicht auch für 
unterschiedliche Positionierungen? Und 
warum das relevant ist?

Amma Yeboah: Rassismus ist eine 
Struktur der Dominanz; anders 
ausgedrückt ist Rassismus die 
Verweigerung des Menschseins. 
Unabhängig von meiner Position in solch 
einer Struktur der Dominanz verhindert 

134 135



Genauso sehe ich es mit der 
Innenwelt. Wenn es in meiner 
Psyche keinen Raum gäbe, um der 
Person zu begegnen, dann würde 
Bildungsarbeit, Empowermentarbeit 
nicht funktionieren. Und das können wir 
lernen: Die Türen, die wir nach außen 
öffnen, auch nach innen zu öffnen.

Cecil: Bildungsarbeit klingt auch nach 
etwas, was wir vor allem mit dem Kopf 
machen müssten, was wir analytisch 
machen müssten. Aber alle anderen Sinne, 
bzw. dass wir ja auch komplett mit allen 
Sinnen in der Welt sind, das wird da außen 
vor gelassen. Die Schwierigkeit ist an der 
Stelle, dass die Welt darauf ausgelegt 
ist, dass wir uns auf jemanden berufen 
können, dass wir zitieren können, dass 
wir den Wissensbestand einmal gepackt 
haben müssen, um hörbar zu werden. 
Ohne das machen wir bspw. keinen 
akademischen Abschluss. Daran musste 
ich gerade denken, als du meintest, dass 
weiß positionierte Menschen bestimmte 
Erfahrungen dadurch ausgeschlossen 
haben, dass sie sich als normal erfahren. 
In deinen Workshops redest du auch über 
eine bestimmte Idee von whiteness, 
die nicht Weiß-sein ist, sondern dass 
dieser Bewusstseinszustand so sehr 
eingeschrieben ist, dass er nicht mehr 
erkennbar ist. Du hast das als Gesamtheit 
rassistischer Praktiken beschrieben.

Amma Yeboah: Ein wesentlicher Aspekt 
von Dominanzstrukturen wie Whiteness 
ist die Berufung auf „Kopf“ und die 
Abwertung bzw. Ausblendung von den 
Wissensbeständen des Körpers, den wir 
nicht dem Kopf zuordnen. Das Patriarchat 
lädt uns ebenfalls dazu ein, „Kopf“ zu 
zentrieren. Doch was ist das eigentlich, 
dieser Kopf? Sind es nicht etwa Ideen, 
Gedanken, Konzepte, Wissen-Schaffen 
von Menschen? Es geht also auch um die 
Frage, wessen Wissen „Kopf“ sei. 

Welches Wissen von wem gilt als Wissen-
Schaft? Ich glaube, die Referenz, das 
Zitieren, die Berufung… so reproduzieren 
wir, so schaffen wir Whiteness. 
Empowerment bedeutet auch Wissen-
Schaffen. Reicht es, wenn ich das 
Wissen produziere? Würde es dir, euch 
genügen, wenn ich sage: „Das habe ich 
geschrieben“ oder „Ich habe das gesagt“ 
und fertig. Ohne Bezug, ohne Referenz. 
Das Dekonstruieren von Whiteness, 
was u.a. Dekolonisation genannt wird, 
beinhaltet auch die Praxis, jenseits der 
Referenzzentren zu schauen. Gibt es an 
den marginalisierten Orten Wissens-
Wertes? 

Cecil: Was würdest du denn uns 
Bildungsarbeiter:innen oder 
Multiplikator:innen sagen, um 
Anforderungen, institutionelle wie 
strukturelle, hinter uns zu lassen und 
eben diese neuen Räume zu entwickeln?

Amma Yeboah: Das Tolle ist, es 
müsste gar nicht so neu sein. Es 
wurde wahrscheinlich bereits alles 
beschrieben, zumindest existiert schon 
sehr viel. Vielleicht nicht unbedingt 
aus weißer Perspektive legitimiert, 
vielleicht ist das die Blockade? Ob weiße
Wissenschaften Wissen legitimieren 
müssen? Möglicherweise geht es 
nicht so sehr darum, etwas Neues zu 
kreieren, als vielmehr darum, Mensch 
in all seiner Vielfalt, auch Vielfalt 
seines Wissen-Schaffens zu verstehen. 
Und dass es eben nicht die eine 
Wahrheit gibt. Schauen wir uns all die 
Dominanzstrukturen an, finden wir 
immer wieder ähnliche Konzepte. Wir 
finden das Konzept der einen Wahrheit 
statt der erlebten Realität der sehr 
vielen Wahrheiten. 

Es ist ja nicht so, dass weiße Ärzt:innen 
keine Lust hätten, alle Patient:innen 
zu versorgen, ja, auch Schwarze 
Menschen adäquat zu versorgen. Aus 
wissenschaftlichen Studien wissen 
wir, dass eine erhebliche Diskrepanz 
zwischen dem Wollen und den 
Ergebnissen der ärztlichen Praxis 
besteht. Wie kommt das? Deshalb 
spreche ich auch von Empowerment 
für weiße Personen. Nicht in dem Sinne, 
dass sie mehr Ressourcen bekommen 
sollen, um BIPoCs weiter ausbeuten zu 
können, sondern dass sie im Kontext 
von Edukation diese weißen Privilegien 
und deren Bedeutung in Frage stellen. 
Es geht auch darum, dass sie nicht 
mehr getrennt sind von der globalen 
Menschheit, wie es der Rassismus 
behauptet. Und das ist Empowerment: 
sich selbst als Teil der Menschheit zu 
verstehen. 

Isabell: Verstehen wir das richtig, 
dass du in deinen Bildungsräumen die 
Möglichkeit eröffnen möchtest, sich 
als ganzheitlich zu begreifen, um sich 
dadurch Heilung anzunähern?

Amma Yeboah: Die Begegnung spielt in 
Bildungsräumen eine große Rolle. Wir 
sind ein Produkt unserer Geschichte und 
gleichzeitig nicht an unsere Geschichte 
gebunden. Wir können neue Strukturen 
schaffen, in denen wir leben wollen. Ich 
bin nicht das, was meinen Vorfahren 
angetan wurde, sondern kann jetzt in 
Begegnungen und Zusammenarbeit 
mit anderen Menschen Neues kreieren 
und Neues schaffen. Genau wie neues 
Wissen erschaffen werden kann. Das ist 
auch meine Definition von Wissenschaft, 
nämlich Wissen zu kreieren, das uns 
ein Zusammenleben ermöglicht. 
Hier spreche ich mit bell hooks, nicht 
einfach Wissen von und über Menschen 
und Bücher/n, sondern Wissen, das 
uns lehrt zu leben.  Und das Wissen, 

das da ist, kann ich destillieren und 
praktizieren, sodass ich meine Ziele 
erreiche. Und wenn das nicht klappt, 
machen wir ein neues Experiment. 
Also ich trenne Bildungsarbeit nicht 
so sehr von Empowermentarbeit. 
Manchmal verschreibe ich auch 
Medikamente, und selbst da ist immer 
die Begegnung zentral. Es ist wichtig, 
Raum für Begegnung zu schaffen, der 
Bildungsraum gehört dazu.

Cecil: Du hast gerade gesagt „Raum 
schaffen“. Wie notwendig ist es 
denn, den Raum zu halten im Bereich 
Empowerment, auch aus deiner 
Erfahrung als Psychiaterin und 
Psychotherapeutin heraus?

Amma Yeboah: Wenn ich an einen 
physikalischen Raum denke, dann 
kommt es darauf an, dass die Mauern 
da sind, ein Dach, damit es nicht 
reinregnet… auch die Möbel. Also eine 
gute Infrastruktur für die Begegnung. 
Raum halten wäre die innere 
Infrastruktur. Empowermentarbeit und 
auch die ärztliche Tätigkeit beinhalten 
u.a. den Raum zu halten, den wir 
schaffen, die Menschen, die mit mir im 
Kontakt sind, zu halten. Und sie dann 
auch wieder zu entlassen. Also nach der 
Begegnung die Tür aufzumachen und 
sie rauszuschicken. In dem Kontext von 
Empowerment sehe ich keinen großen 
Unterschied zwischen Außenwelt und 
Innenwelt. Eine Person kann nicht 
außerhalb ihres Bewusstseins agieren. 
D. h., wenn ich Bildungsarbeit leiste, 
kann ich das nicht machen, wenn die 
Person nicht mit mir im Raum ist. Also 
wenn ich ein Seminar in einem Raum in 
Berlin beginne und die teilnehmende 
Person sitzt irgendwo in Düsseldorf, 
kann ich keine Bildungsarbeit machen, 
denn wir teilen keinen gemeinsamen 
Raum. 

136 137



Bildungsarbeit leisten zu können, dann 
bin ich getrennt. Es gibt übrigens keine 
guten oder schlechten Gefühle. Wut ist 
eine wichtige Information ebenso wie 
Trauer. Freude ist wunderbar genau wie 
die Angst. Ich liebe meine Angst.

Isabell: Wir stellen in unserer Arbeit, 
aber auch in unserer Broschüre, die 
These auf, dass Menschen, die in 
diesem Bereich arbeiten, besonderen 
Belastungen ausgesetzt sind. Also in 
dem Sinne, dass sie in einer rassistisch 
strukturierten Welt leben und sich 
gleichzeitig damit permanent im 
Beruf beschäftigen. Hast du zum 
Thema Selbstfürsorge vielleicht noch 
Hinweise für die Leser:innen von diesem 
Interview?

Amma Yeboah: Selbstfürsorge wurde 
in den letzten Jahren sehr fokussiert. 
Ich finde das im Großen und Ganzen 
notwendig und habe gleichzeitig oft 
das Gefühl, dass in erster Linie der 
kommerzielle Konsum im Fokus ist: 
Massage, Wellness-Urlaub, noch 
ein Yogakurs… Wer sich das leisten 
möchte, kann natürlich diese Angebote 
annehmen. Für mich ist Selbstfürsorge 
eine Alltagspraxis. Denn die (Dominanz-)
Strukturen, in denen wir leben, sind 
Alltagsstrukturen, deshalb sehe ich 
aus logischen Gründen Selbstfürsorge 
als Alltagspraxis. Konkret heißt das, 
dass ich nach diesem Interview keinen 
Anschlusstermin einplane. Nach einem 
Termin gehe ich erstmal spazieren oder 
mache Atemübungen. Das Prinzip heißt, 
Termine mit Zwischenräumen einplanen. 
Das ist eine Alltagspraxis. Wenn ich 
während einer Sitzung merke, die Person 
ist mir nicht zugewandt und hat kein 
Interesse an Begegnung, dann bedeutet 
Selbstfürsorge auch, diese Person über 

meine Wahrnehmung zu informieren und 
die Sitzung zu beenden. Und der Tag ist 
nach der verkürzten Sitzung weiterhin 
schön! Selbstfürsorge bedeutet für 
mich auch, ausreichend zu schlafen, 
auf ausreichende Bewegung zu achten, 
liebevolle Beziehungen zu pflegen, 
regelmäßig zu essen, regelmäßig und 
ausreichend zu trinken. Ich weiß, wenn 
ich kein Wasser trinke und 30 Minuten 
rede, dann werde ich unleidlich. Das 
heißt dann konkret, dass ich nie ohne 
Wasser in eine Sitzung gehe. Auch das ist 
Teil der Alltagspraxis der Selbstfürsorge; 
auf meine Bedürfnisse zu achten. Das 
heißt nicht, dass das immer klappt. Es 
gibt auch Sitzungen, nach denen ich 
merke, dass es schwierig war, den Raum 
zu halten, dass ich viel Energie investiert 
habe. Dann kann es sein, dass weitere 
Sitzungen für den Tag verschoben 
werden. Selbstfürsorge bedeutet 
für mich auch, in Räume zu gehen, 
wo ich gehalten, umarmt, getröstet 
werde. Auch gemeinsam kochen und 
feiern. Auch das ist Alltagspraxis der 
Selbstfürsorge.

Cecil: Das klingt nach Klarheit und 
danach, sich die Erlaubnis dafür 
zu geben, sich auch jenseits der 
strukturellen Wege den eigenen Weg zu 
suchen.

Amma Yeboah: Wenn wir 
neue Ergebnisse wollen, ist es 
unwahrscheinlich, dass wir mit 
denselben Tools welche bekommen. 
Allein das ist Grund genug, teilweise 
eigene Wege zu gehen und Dinge 
auszuprobieren. Es gibt Organisationen, 
die Powernapping am Arbeitsplatz 
ausprobieren. Manche gestalten 
Ruheräume, also Räume für Träume.

Wir finden in Dominanzstrukturen das 
Konzept der Trennung statt Variationen, 
bei denen gar keine Trennung möglich 
ist. Wir sehen, wie viel Gewalt durch 
institutionelles Wissen weitergelebt 
wird. Das hat natürlich auch etwas 
mit unserer Kirche zu tun. Das Wissen 
um den Glauben ist nicht das Problem, 
sondern das daraus resultierende 
institutionelle Wissen, das besagt: 
Das ist die eine Wahrheit. Das ist 
sehr schwierig. Es können viele Wege 
existieren, um institutionelle Gewalt 
hinter uns zu lassen. 

Cecil: Was ist denn mit Traumata, 
die sich konkret auf Rassismus 
beziehen? Ich weiß, eigentlich kann 
man das nicht voneinander trennen. 
Sind die unterschiedlich verteilt 
für unterschiedlich positionierte 
Menschen, und was sind Wege, um 
Retraumatisierung zu vermeiden? Bspw. 
die Arbeit in getrennten Räumen, weil 
Rassismus unterschiedliche Traumata 
erzeugen kann?

Amma Yeboah: Viele Faktoren 
schaffen einen Raum. Wenn ich all 
die Faktoren berücksichtige, die 
ich als Amma Yeboah brauche, um 
Empowermentarbeit zu leisten, und 
ich habe all die Anforderungen erfüllt, 
u.a. im Sinne von Zeit, Infrastruktur, 
Gesundheit, eigenen psychischen und 
funktionellen Ressourcen… dann würde 
ich keine Trennung zwischen Schwarzen 
und weißen Räumen vornehmen. Die 
Notwendigkeit, Räume zu trennen, 
rührt daher, dass die Ressourcen, die 
nötig wären, um diese gemeinsame 
Arbeit zu leisten, nicht zur Verfügung 
stehen, und die Akteur:innen sich dessen 
häufig nicht bewusst sind. Das heißt, 
die Akteur:innen sind sich nicht dessen 
bewusst, welche Ressourcen notwendig 
sind, um einen gemeinsamen Raum zu 

schaffen und diesen auch zu halten. 
Wenn die Bedingungen günstig sind und 
die Ressourcen zur Verfügung stehen, 
trenne ich meine Gruppen nicht.

Cecil: Jetzt hast du auch gerade von 
inneren Ressourcen gesprochen. Und ich 
erinnere mich an den letzten Workshop, 
den ich mitgemacht habe, da hast du am 
Ende gesagt: „Wenn ihr euch wundert, 
wie ich die ganze Zeit so präsent sein 
kann, während ich über Rassismus rede, 
dann sage ich euch, ich bin in meiner 
Wut, und das empfehle ich euch auch 
– eure Wut und weitere Gefühle ernst 
zu nehmen.“ Welche Rolle spielen denn 
da auch Gefühle und das Benutzen 
vermeintlich schlechter Gefühle wie Wut 
für Präsenz? Welche Möglichkeit der 
Gestaltung gibt es, um Gehör zu finden?

Amma Yeboah: Das ist nicht nur für 
diese Art von Arbeit wichtig, sondern 
auch für das Menschsein. Ich brauche 
alles, meine Gefühle, meinen Körper, 
meine Gedanken, meine Energie…, weil 
das etwas mit unserer Physiologie 
zu tun hat. Die Hunde, unsere 
Lieblingshausfreund:innen, machen das 
von sich aus wunderbar. Sie schreiben 
keine Konzepte und leben wunderbar. 
Und wenn wir mit ihnen im Spiel sind, 
sind sie präsent, warten aufmerksam 
und fokussiert auf den Wurf, rennen 
los, fangen. Wenn sie uns beobachten 
und darauf warten, dass wir den Ball 
werfen, das ist Präsenz. Körperhaltung, 
Fokus, keine Gedanken, die sie ablenken. 
Auch in der Bildungsarbeit und der 
Empowermentarbeit brauchen wir 
Präsenz. Die Bezugnahme auf Gefühle ist 
für mich als Psychiaterin wesentlicher 
Bestandteil meiner Begegnung. So kann 
es auch Inhalt einer Bildungsmaßnahme 
sein, dass all das, was ich bin, 
willkommen ist. Wenn meine Gefühle 
vor der Tür warten müssen, um 

138 139



Cecil: Jetzt wünsche ich mir noch ein 
Interview zum Thema „Träumen“… Zum 
Schluss ist vielleicht nochmal eine 
Gelegenheit zu sagen, was du gerne 
unserer Zielgruppe mitgeben willst. 
Also Pädagog:innen, Fachkräften, 
Bildungsarbeiter:innen.

Amma Yeboah: Sich selbst ernst 
nehmen. Die eigene Wahrnehmung, 
die eigenen Gefühle und die eigenen 
Gedanken. Wenn ich mich selbst 
ernst nehme, ist es sehr schwer, mein 
Gegenüber nicht ernst zu nehmen. 
Außerdem bedeutet es auch, dass ich 
meine Arbeit ernst nehme und mit 
Enthusiasmus praktiziere. Oft ist es so, 
dass Menschen anderen helfen wollen. 
Da würde ich vorsichtig nahelegen, 
erstmal auf sich selbst zu schauen, sich 
selbst ernst zu nehmen und auch die 
eigenen Bedürfnisse. Ich meine das für 
alle, auch für weiße Menschen.

Cecil: Ich erinnere mich noch an einen 
Vortrag, den du vor ein paar Jahren 
an einer Uni gehalten hast. Da hast 
du gesagt: „Ich sehe, hier sind auch 
viele weiße Menschen. Wenn Sie 
Antirassismus machen wollen, um 
anderen zu helfen, dann lassen sie das 
bleiben.“

Amma Yeboah: Auch Weiße sollten 
sich ernst nehmen, denn auch sie 
werden rassifiziert, und das ist 
Entmenschlichung. Menschen, die 
Alltagsrassismus erfahren, sollten ihre 
eigene Whiteness ernst nehmen, auch 
im Kontext von Empowerment. Take 
yourself seriously.

Cecil: Und alle sollten sich auch die Frage 
stellen, wer sie sein möchten.

Amma Yeboah: Ja: Why d’you wanna 
be Black or white, if you can be Human 
Being.

140 141



 Inspiration 
und 
Impulse

„Der Blick nach Amerika ist wichtig. Aber wenn er ausschließlich nach Amerika geht, 
ist er – besonders in meiner Community, der Black Community – auch gefährlich. 
Denn auf der einen Seite haben wir den eurozentristischen Blick und dann den 
Blick, der voll nach Amerika gerichtet ist. Gleichzeitig sind seit mehr als 30 Jahren 
mindestens 40.000 Brüder und Schwestern vor unserer Haustür ertrunken und ich 
sehe keine vergleichbare Mobilisierung dafür. Das muss in die eigenen Debatten um 
Rassismus und in die gesellschaftliche Debatte mit einfließen.“

Peter Emorinken-Donatus beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die 
Jugendarbeit in Zeiten der Corona-Pandemie“ im November 2020

„Ich habe den Eindruck, dass die Frage von Klassismus und die Frage von 
Klassenverhältnissen uns rassismuskritisch Bildungsarbeitenden irgendwie 
mehr und mehr aus der Hand gleiten. Klassismus wird immer wieder erwähnt, 
also die Diskriminierungsform, und es gibt eine gewisse Sensibilität dafür, dass 
Menschen und Gruppen durch soziale Ungleichheit marginalisiert sind, in prekären 
Verhältnissen leben – beispielsweise auf Grund von Jobs und Lohnarbeit. Und 
Rassismus als 500 Jahre alte Ideologie gibt es auch in anderen Wirtschafts- und 
Gesellschaftsformen. Das heißt, auch wenn wir Kapitalismus überwunden hätten, 
dann wäre das nicht so, dass Rassismus automatisch aufgelöst wäre. Und trotzdem 
hängen die beiden sehr, sehr stark zusammen und bedingen sich. Ich  wünsche mir 
da sehr, da auch nochmal wirklich die Frage mit rein zu nehmen: Okay, wie hängt 
eigentlich Rassismus gerade auch mit dem kapitalistischen Wirtschaftssystem 
zusammen? Wie bedingen und bestärken sich die beiden? Wie können wir wirklich 
weiterführende Gesellschaftsutopien entwickeln, jenseits dieser Wirtschafts- und 
Produktionsform, in der wir uns gerade bewegen?“

Kiana Ghaffarizad beim Fachtag „Verschieden, Getrennt, Gemeinsam“ im Dezember 2019

„It’s not that Europe does not have the capacities to have refugees. For me it’s always 
like: “Okay, stop producing refugees if you don’t want them in your country.” Because 
all the problems for refugees are from the global north. They come, they bring the 
guns, they bring the pollution from cars, they come and take land.”

Elizabeth Ngari beim Webtalk „STRUGGLES & UTOPIAS – Selbstorganisierung, Intersektionalität und Empowerment im 
Kontext Flucht und Migration“ im September 2021

142 143



„Eine Unterbrechung dieses Anspruchs – Informationen liefern zu müssen, als 
Expertin bereit zu stehen, für alles verantwortlich zu sein – ist durchaus möglich. 
Das ist mir auch gerade in Richtung von Fachkräften of Color wichtig, das zu sagen. 
Und Angebote zur Self-Care bzw. zum Erlernen von Self-Care wahrzunehmen. Zum 
Erlernen von dem Gefühl „Ich darf mich um mich selber kümmern.“ Wie sehr auch das 
eine politische Aufgabe ist und eine, die im Zuge pädagogischer Räume stattfinden 
kann.“

Cecil Arndt beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit in Zeiten der 
Corona-Pandemie“ im November 2020

“The women who are more disadvantaged, the women who are suffering a lot - We 
asked ourselves: Why should we accept to live in these conditions? We are in this 
society. We are capable of going out to work and pay for our own flats and give back 
to society.

Elizabeth Ngari beim Webtalk „STRUGGLES & UTOPIAS – Selbstorganisierung, Intersektionalität und Empowerment im 
Kontext Flucht und Migration“ im September 2021

"Mostly our work is to empower women, because when we go to the camps, we talk 
to the women and find out about their problems and we tell them: “You have to come 
out as an individual and as a collective to fight these things.” Mostly we as women, 
we know all these problems but how do we go about it? We tell the women we have 
to go for their problems and also collectively with us because we are doing a lot of 
demonstrations, we make online petitions and also we are writing press releases. 
So we tell the women: “You have your own problem and we can also work together 
to fight the whole thing together.” So what we do is empower women and we have 
this workshops which we do and we call them “From Personal Problem to Political 
Activism. “

Elizabeth Ngari beim Webtalk „STRUGGLES & UTOPIAS – Selbstorganisierung, Intersektionalität und Empowerment im 
Kontext Flucht und Migration“ im September 2021

„Most of the problems are slow traumas they are slow depression and the stress 
the women are going through because of the asylum system.”

Elizabeth Ngari beim Webtalk „STRUGGLES & UTOPIAS – Selbstorganisierung, Intersektionalität und Empowerment im 
Kontext Flucht und Migration“ im September 2021

“We have successfully broken a lot of borders, not only the physical but we also want 
to break borders between ourselves and the people we are working with.”

Elizabeth Ngari beim Webtalk „STRUGGLES & UTOPIAS – Selbstorganisierung, Intersektionalität und Empowerment im 
Kontext Flucht und Migration“ im September 2021

„Du kannst nicht eine Community empowern, du kannst nur Zugang zu 
Empowerment für Individuen bereitstellen und dann aus dem Individuum entsteht 
Empowerment für eine ganze community. Das muss der bottom-up approach sein 
und nicht von oben nach unten.“

Orion beim Webtalk „STRUGGLES & UTOPIAS – Selbstorganisierung, Intersektionalität und Empowerment im Kontext Flucht 
und Migration“ im September 2021

144 145



“With this process of learning by doing we discovered that it’s also important 
to be very aware of the dynamics of the groups with traumatized people. (…) 
Das Problem ist: Das wird von niemandem anerkannt. Diese Kompetenzen und 
Fähigkeiten haben keinen Wirtschaftswert sondern sozialen Wert. Das ist für viele 
Strukturen gar nicht wichtig. (…) Es ist ein Ärger mit den Jahren geworden, dass 
egal, wie viel wir machen, egal was wir erreichen, egal was wir für ein Wissen und 
was für Fähigkeiten wir haben. Am Ende wird das nicht anerkannt.“

Rob  und Orion beim Webtalk „STRUGGLES & UTOPIAS – Selbstorganisierung, Intersektionalität und Empowerment im Kontext 
Flucht und Migration“ im September 2021

“What is struggle and what can be problematic for us, it can also become our 
strengths in the work that we do. Who better than us can understand this?”

Rob beim Webtalk „STRUGGLES & UTOPIAS – Selbstorganisierung, Intersektionalität und Empowerment im Kontext Flucht 
und Migration“ im September 2021

„Ich find’s sehr spannend, in welchem Spannungsfeld wir uns da auch als migrantische 
bzw. neue deutsche Organisationen befinden. Erstens unseren Geltungsbereich in 
weißen Strukturen überhaupt deutlich zu machen, aber auch gleichzeitig uns und 
unsere Zielgruppen dahingehend zu stärken, dass sie gleichberechtigte, erfolgreiche 
Menschen in dieser Gesellschaft sind und das in kapitalistischen Strukturen. Das ist 
mega herausfordernd, schwierig, ressourcen-zehrend, aber gleichzeitig macht dieses 
Thema deutlich, wie wichtig Öffentlichkeitsarbeit in diesem Themenfeld ist. Durch 
Öffentlichkeitsarbeit können wir nämlich unsere (post)migrantischen Perspektiven 
an die Mehrheitsgesellschaft herantragen.“

Ferdaous Kabteni beim Webtalk „STRUGGLES & UTOPIAS – Selbstorganisierung, Intersektionalität und Empowerment im 
Kontext Flucht und Migration“ im September 2021

„Bei Empowerment geht es ja auch viel um Trauma-Arbeit. Wenn wir uns dann die 
Geschichte von Sint*izze und Romn*ja angucken, dann merken wir das ist eine sau 
diverse Gruppe. (…) Wir haben den Holocaust überlebt bzw. die NS-Gewaltherrschaft 
auf der ganzen Welt und dann fand eine zweite Verfolgung nach 1945 statt, 
die systematisch durch Polizei verfestigt wurde, professionalisiert wurde. (…) 
Empowermentarbeit bedeutet mit meinen Menschen sehr viel Vertrauensarbeit 
über Jahre. Das ist nichts, was ich mal so für eine Stunde schaffen kann und gut 
ist. Da gehört Freund*innenschaft, da gehört Beziehungsarbeit, da gehört sehr viel 
individuelle Arbeit dazu.“

Berna Öznarçiceği beim Webtalk „STRUGGLES & UTOPIAS – Selbstorganisierung, Intersektionalität und Empowerment im 
Kontext Flucht und Migration“ im September 2021

„Empowerment findet in der community statt. Beispielsweise sehe auch ich mich 
in der Aufgabe, junge Menschen zu empowern. Leider findet das Empowerment 
von Roma-communitys weniger Beachtung als jenes anderer Gruppen geflüchteter 
Menschen. Und auch eine breitere (politische) Unterstützung von Roma bzw. die 
Auseinandersetzung mit der Thematik seitens der Dominanzgesellschaft war in den 
letzten Jahrzehnten für mich nicht erkennbar. Da wird immer noch mit stereotypen, 
rassistischen Bildern gearbeitet, auch in den Medien.“

Berna Öznarçiceği beim Fachtag „Junge geflüchtete Menschen in NRW zwischen Ausgrenzung und Empowerment“ 2018

„Bei allen Struggles, bei allen Schwierigkeiten, möchte ich für eine 
fürsorgezentrierte Arbeit plädieren. Diese Ansätze, die vor allem Frauen of Color, 
Schwarze Frauen und Queers zentrieren, machen einen bestimmten Schnitt in die 
Arbeit, den auch ich gebraucht habe. Einfach auf uns achten. Die Movements, die 
Teile, die Arbeit, die wir sind und machen, versuchen, tief aufzustellen – vielleicht 
eher tief als weit – und Beziehungsarbeit zu fokussieren.“

Cuso Ehrich beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit in Zeiten 
der Corona-Pandemie“ im November 2020

146 147



„Lasst uns mal über Rassismus reden. Nicht über Rassismus und seine 
Auswirkungen, wie sie uns jetzt gerade betreffen. Sondern, wie wir das lösen 
können. Ansonsten werden wir immer wieder weiter Gelder bekommen, um solche 
Veranstaltungen zu machen, was auch nötig ist, um aufzuklären. Aber wenn es um 
konkrete Lösungen geht, müssen wir wirklich an die Wurzeln gehen.“

Peter Emorinken-Donatus beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die 
Jugendarbeit in Zeiten der Corona-Pandemie“ im November 2020

„Immer, wo es Gewalt gab, gab es auch Widerstand. Und ich finde, dieser 
Widerstand, der muss (in der Bildungsarbeit) stärker betont werden. Aus der 
Perspektive des Widerstands können und sollten Wissensbestände irritiert werden.“

Megha Kono-Patel beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit in 
Zeiten der Corona-Pandemie“ im November 2020

„Indem ich das Angebot organisiert habe, ein Empowerment-Angebot für 
Menschen, die von anti-Schwarzem Rassismus betroffen sind, habe ich mich selbst 
ja ausgeschlossen und damit markiert, dass das ein legitimer Raum ist und nicht 
alle immer überall dabei sein müssen. Ich möchte anregen, diese Art der Kontrolle 
und des immer-dabei-sein-Wollens und wissen-Wollens oder der Neugier, die ja 
aus der europäischen Geschichte irgendwie auch mit Kolonialität verbunden ist, 
mal zu überwinden. Und ich finde es eine wichtige pädagogische Aufgabe, sich 
ausschließbar zu machen.“

Megha Kono-Patel beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit in 
Zeiten der Corona-Pandemie“ im November 2020

„Das ist immer ganz cool, dass es Zoom gibt und diese ganzen Sachen. Aber dann 
merkt man, dass es da eben auch um Menschen geht und dass wir online nicht alles 
auffangen können. Wir müssen uns eigentlich sehen, wir müssen die Leute auch 
spüren können, um Emotionen auffangen zu können.“

Naomy Révoltés (Aktivistin/The Queer L-Vlog) beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische 
Perspektiven für die Jugendarbeit in Zeiten der Corona-Pandemie“ im November 2020

„Wir müssen einfach machen. Und eigentlich gar nicht so darauf hören, was jetzt 
die breite Masse super findet. Weil am Ende, wenn da irgendwas steht, eine Aktion, 
ein Flashmob, dann hat das eine Wirkung. Und wenn dann „nur“ hundert Menschen 
kommen, dann hat das trotzdem eine Wirkung und die tragen das ja auch weiter.“

Naomy Révoltés beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit in 
Zeiten der Corona-Pandemie“ im November 2020

„Wir wollen ja Power-Sharing betreiben. Wir haben zwar keine Power, aber wir 
sharen trotzdem.“

Naomy Révoltés beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit in 
Zeiten der Corona-Pandemie“ im November 2020

148 149



„Muss ich jetzt ein eingetragener Verein sein, damit ich Geld bekomme? Muss ich 
studiert haben, damit ich als Expertin irgendwo sprechen darf, damit ich auf einem 
Podium sitzen darf? Ich wünsche mir, dass Leute einfach ihre Macht teilen, und dass 
ihr Menschen einladet, die zu Themen sprechen können, auch wenn sie nicht studiert 
haben, und auch wenn sie keine Scheine haben. Wenn ihr überzeugt davon seid, dass 
diese Person was zu sagen hat, das wichtig für uns alle ist, so nehmt sie mit. Ich 
wünsche mir, auch was finanzielle Ressourcen angeht, mehr Support und Power-
Sharing.“

Naomy Révoltés (Aktivistin/The Queer L-Vlog) beim Fachtag „Verschieden, Getrennt, Gemeinsam“ im Dezember 2019

„Mein Eindruck ist, dass Kinder und Jugendliche ziemlich viel „einfach machen“ 
und eigene Formen finden. Gerade im digitalen Raum, wo echt nochmal ganz 
andere Stimmen zu hören sind und sein könnten. Und deswegen ist die Aufgabe 
von Jugendarbeit vielleicht gar nicht so sehr, was zu erklären, oder eine Form 
vorzugeben, sondern das Bestehende aufzugreifen, zu verbreiten oder vertiefen und 
möglicherweise zu verbinden.“

Isabell May beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit in Zeiten 

der Corona-Pandemie“ im November 2020

„Im Zusammenhang mit der pandemischen Situation hat es Entwicklungen gegeben, 
die geflüchtete Menschen sehr konkret und existenziell betroffen haben. Bspw. hat 
sich dadurch, dass das BAMF nach den Grenzschließungen 2020 flächendeckend 
Fristen von Menschen im Dublin-Verfahren angehalten hat, was aus unserer Sicht 
eine illegale Praxis war, die Wartezeit extrem verlängert. Also die Zeit, in der 
diese Personengruppe in einer sehr unsicheren Situation lebt. Gleichzeitig wurde 
schon während der Grenzschließungen und pandemischen Ausnahmesituation 
„mit Hochtouren“ daran gearbeitet, Abschiebungen schnell wieder durchführen zu 
können. Menschen werden so von Seiten des Staates bewusst und über längere Zeit 
in einem sehr prekären Status gehalten und am Ankommen gehindert.“

Isabell May beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit in Zeiten 
der Corona-Pandemie“ im November 2020

„Meine Wahrnehmung ist schon, dass es mehr Bewusstsein dafür gibt, dass es Räume 
zur rassismuskritischen Reflexion pädagogischer Praxis braucht. Die Art der Anfragen 
offenbart aber oft noch so einen Blick „von Außen“, wie bspw. „Wie gehe ich denn 
jetzt mit meiner Zielgruppe um?“ und „Zielgruppe Geflüchtete“ oder „Jugendliche of 
Color“ wird dann als „besonders anders“ imaginiert. Auch darüber kann man aber in 
der Bildungsarbeit rassismuskritische Zugänge finden und schaffen, denke ich.“

Isabell May beim Online-Podium „Wahrnehmungshorizonte – Rassismuskritische Perspektiven für die Jugendarbeit in Zeiten 
der Corona-Pandemie“ im November 2020

150 151



„Wir müssen einfach machen. Also, wir stoßen ständig auf Widerstand, auf Abwertung, 
auf Menschen, die sich persönlich angegriffen fühlen. Und all das, was man eben kennt 
aus dem Kontext, wenn man den Finger in die Wunde steckt und das böse R-Wort in 
den Mund nimmt und sagt: Das ist hier gerade rassistisch. Vielleicht kriege ich sogar 
Unterstützung, von wem auch immer. Aber wir haben für uns festgestellt, auch in der 
Konzeption und in der Evaluation unserer Veranstaltungen, wir haben keine andere 
Wahl. Die Alternative wäre, dass nichts geschieht, und das ist keine Alternative. Also 
müssen wir einfach tun. Ich glaube dieses Strategien Entwickeln, nach Strategien 
Suchen, ist manchmal auch ein Luxus – wir müssen einfach, weil wir existieren und 
sind. Und wir müssen Räume schaffen, in denen wir einfach sein können und dürfen. 
Wo wir nicht überlegen müssen, ob wir sie betreten können, ob wir dort sicher sind.“

Şeyma Özdemir beim Fachtag „Verschieden, Getrennt, Gemeinsam“ im Dezember 2019

„Rassismuskritik und solche Themen, das klingt für Jugendliche abstrakt und damit 
können wir nicht so viele Jugendliche erreichen. Deshalb haben wir uns überlegt, 
dass wir was Interessantes machen, damit wir mit den Jugendlichen zuerst Kontakt 
aufnehmen können. Und dann können wir weitermachen. Also wenn wir sagen, dass 
das ein Empowerment-Workshop ist, verstehen viele geflüchtete Jugendliche das 
sprachlich vielleicht nicht oder wissen nicht, was das ist.“  

Naji Ahmad beim Fachtag „Verschieden, Getrennt, Gemeinsam“ im Dezember 2019

„Es braucht eine ganz klare Fokussierung auf alle Machtverhältnisse. Vergleichen, 
nicht gleichsetzen. Jede Diskriminierungsform mit ihrer eigenen Geschichte, in 
ihrer eigenen Funktion wahrnehmen.  Gleichzeitig auch zu gucken, wo sind geteilte 
Erfahrungen von Schwarzen Menschen, People of Color, Juden, Jüdinnen. Wo können 
wir Kämpfe und Widerstandsbewegungen zusammenführen?“

Kiana Ghaffarizad beim Fachtag „Verschieden, Getrennt, Gemeinsam“ im Dezember 2019

„Jugendiche ohne Grenzen als selbstorganisierte Initiative macht diese 
Empowerment-Arbeit selber. Die empowern sich selbst und gegenseitig. Versuchen, 
sich selbst in diese Gesellschaft einzubringen, sich selbst zu vertreten, ihre Stimme 
zu haben und selber mit den Politikern und Politikerinnen zu reden, damit sie einfach 
mal sich selber sichtbar machen. Und für sich selbst zu kämpfen, Rechte selbst haben 
zu dürfen.“

Avin Mahmoud beim Fachtag „Junge geflüchtete Menschen in NRW zwischen Ausgrenzung und Empowerment“ 2018

 „Empowerment ist viel mehr als ein Handlungskonzept, es ist eine Denkweise. 
Eine Denkweise, bestimmte Dinge zu betrachten, bestimmte Dinge zu verstehen. 
Und auch, bestimmte Dinge aus einer andere Perspektive zu sehen. Und dass 
man sie nicht mehr aus Defizitperspektive betrachtet, sondern aus einer 
ressourcenorientierten Perspektive. 

Und dass man Geflüchteten oder anderen Adressatengruppen nicht vorschreibt, 
wie sie zu arbeiten haben, sondern wo sie sich aus ihrer eigenen Dynamik 
gesellschaftlich, politisch, sportlich, kulturell selbst organisieren und ihre 
Selbsthilfepotenziale sichtbar machen.“ 

Kemal Bozay beim Fachtag „Junge geflüchtete Menschen in NRW zwischen Ausgrenzung und Empowerment“ 2018

152 153



„Empowerment ist ein Konzept für lernende Organisationen, für eine lernende 
Gesellschaft. Das heißt, wenn eine Gesellschaft oder eine Organisation sagt, wir 
haben unsere Strukturen so gemacht, dass wir nichts Neues dazu haben möchten, 
dann wird Empowerment sehr schwierig funktionieren.“

Kemal Bozay beim Fachtag „Junge geflüchtete Menschen in NRW zwischen Ausgrenzung und Empowerment“ 2018

„Letztendlich brauchen wir eine Bewusstseinsänderung. Und dieser 
Bewusstseinsänderungs-Prozess beginnt erstmal damit, dass wir barrierefreie 
Räume brauchen, wo diese Machtasymmetrien, die vordekliniert sind, abgebaut 
werden. Das andere ist, ich erlebe derzeit viel, dass man über Toleranz diskutiert, 
gerade auch in der Migrations- und Geflüchtetendebatte. Letztlich ist Toleranz 
tolerieren, letztlich ist auch tolerieren beleidigen. Es geht für uns nicht um Toleranz, 
wir brauchen eine Politik der Anerkennung.“

Kemal Bozay beim Fachtag „Junge geflüchtete Menschen in NRW zwischen Ausgrenzung und Empowerment“ 2018

154 155



 About the 
Artworks 
A text by Fadi Elias

After reading the Brochure, I've tried to 
collect some keywords to start the work 
on my artworks.

For example: new generation, criticism, 
hardworking, Empowerment etc.....

The hand print we see on the cover is 
a reproduction of a 400,000 years old 
hand stencil found in a cave in Indonesia.
Some one wanted to say "I was here", 
someone wanted to leave a mark to be 
seen by the following generations.

In the Brochure appear also roots in 
deferent colors.
This idea is based on taking examples 
and experiences of history and putting 
our touch, colors and understanding 
considering new perspectives of our 
current time.

From under the ground we go up with the 
growing apple seed.

In the seed itself we see the core as 
rectangulars that repeat themselves 
in the structure of the growing plant 
above the ground in different sizes and 

dimensions as a representation of the 
youth.

We see it growing step by step.

As with most Chinese symbols, the Koi 
carp  has a legend attached to it.

According to legend, the carp is noted 
for its strength and bravery because it 
swims against the current, upwards, 
‘mastering’ falls and ending up at a gate 
on the Yellow River called Dragon Gate.

The Koi carp turns into the revered 
Celestial Dragon when it makes a final 
leap over the last rapids.

Inspired by the mythology of this 
particular fish, I decided to draw one and 
ask Adam (5 years old kid) to color it.

For me personally, it was a very 
interesting experience seeing Adam 
while coloring the fish.

Adam used wax colors and the 
imagination of a child to complete the 
artwork.

156 157



Glossar: 
(alphabetisch)

Abolitionismus

	» „Historisch bezieht sich der Begriff Abolitionismus 

auf die transnationalen Kämpfe zur Abschaffung 

von Versklavung und geht bis ins 18. Jahrhundert 

zurück. Diese Kämpfe sind so alt wie die 

Versklavung selbst; versklavte Menschen haben 

schon immer für Gerechtigkeit und für die 

Überwindung von Versklavung gekämpft. 

Grundlegend hierbei war und ist der Gedanke, dass 

das System der Versklavung nicht reformierbar 

ist“ (Thompson 2020). Im weiteren Sinne fallen 

unter abolitionistische Ansätze eine Vielzahl von 

Praktiken, die eine Gesellschaft vorleben, in der 

Strafsysteme, Polizieren und Isolation abgeschafft 

werden können. Es geht um die Errichtung von 

solidarischen Alternativen, sowohl institutionell 

als auch in individuellen Beziehungen, bei 

gleichzeitigem Abbau von institutionalisierten 

Strafsystemen wie Polizei, Lagern und 

Gefängnissen (vgl. Kaba 2021).

Literaturangabe

	» Mauer, Heike; Thompson, Vanessa (2020): 

Abolitionismus als intersektionale Intervention. 

Vanessa E. Thompson im Interview. Erschienen 

auf: blog interdisziplinäre geschlechterforschung. 

Elektronisches Dokument: https://www.gender-

blog.de/beitrag/abolitionismus-intersektionale-

intervention. Zuletzt abgerufen am 17.11.2021

	» Kaba, Mariame; Nopper, Tamara (2021): We do 

this till we free us. Abolitionist organizing and 

transforming justice. Haymarket Books.

Diskriminierungskritik

	» Diskriminierungskritik ist hier definiert als Theorie 

und Praxis, die, ausgehend von der je eigenen 

Eingebundenheit in Machtverhältnisse wie bspw. 

(Hetero-)Sexismus oder Klassismus, politisch-

gesellschaftliche Veränderung anstrebt (vgl. bspw. 

Bönkost 2016) und hierbei eine intersektionale 

Perspektive einnimmt. Diskriminierungskritische 

Arbeit sollte verschiedene Ebenen 

(zwischenmenschlich, institutionell, strukturell) 

sowie verschiedene Dimensionen (politisch-

ökonomisch, historisch, sprachlich etc.) von 

Diskriminierung in den Blick nehmen.

Literaturangabe

	» Bönkost, Jule (2016): De-Stabilisationsdreieck: 

Ein Werkzeug für diskriminierungskritische Lehre, 

veröffentlicht bei ARiC Berlin e.V.

Intersektionalität

	» „Intersektionalität bzw. Intersectionality ist ein 

Paradigma, mit dem die Wechselbeziehungen von 

Dimensionen sozialer Macht-, Herrschafts- und 

Normierungsverhältnisse wie Geschlecht, soziales 

Milieu, Migrationshintergrund, Nation, Ethnizität, 

‚Rasse‘, sexuelle Orientierung, Behinderung, 

Generation et_cet_era. fokussiert werden. Diese 

Dimensionen sozialer Ungleichheit werden als 

soziale Konstruktionen konzeptualisiert, welche 

nicht isoliert voneinander analysiert werden können, 

sondern in ihren Überschneidungen (intersections) 

oder Wechselverhältnissen (Interdependenzen/

interdependenten Kategorien) untersucht werden 

müssen. Additive Perspektiven sollen überwunden 

werden, indem der Fokus auf das gleichzeitige 

Zusammenwirken von sozialen Ungleichheiten 

bzw. Positionierungen gerichtet wird.“

Literaturangabe

	» Portal Intersektionalität: http://portal-

i n t e r s e k t i o n a l i t a e t . d e / s t a r t s e i t e / p o r t a l -

intersektionalitaet/ (Zugriff: 30.11..2021)

Machtkritik/machtkritische Ansätze

	» Unter machtkritischen Ansätzen verstehen 

wir Ansätze, die sich zum einen kritisch mit 

den „großen Ismen“ (Rassismus, Klassismus, 

Sexismus etc.), also gesellschaftlichen 

Machtverhältnissen, auseinandersetzen. Über 

deren Destabilisierung, Transformation und Abbau 

sollen gerechtere gesellschaftliche und globale 

Verhältnisse hergestellt werden. Zum anderen 

nehmen machtkritische Ansätze die Ursachen 

und Manifestationen von Machtverhältnissen in den 

Blick, um entsprechende Handlungsperspektiven 

zu entwickeln. Hierzu gehören bspw. die Verteilung 

von Ressourcen, die Etablierung von Hierarchien 

oder die historische Genese von Privilegierungen. 

Im Allgemeinen kann man sagen, dass 

machtkritische Ansätze weniger individuelles 

Verhalten (wie bspw. eine Diskriminierung aufgrund 

einer vorurteilsbasierten Entscheidung) betrachten, 

sondern größere gesellschaftliche Strukturen 

und Ordnungsprinzipien fokussieren. Auch bei 

der Definition von Phänomenen wie Rassismus 

und der Erarbeitung (politischer) Strategien wird 

dieses strukturelle Verständnis dementsprechend 

zugrunde gelegt.

Literaturangabe

	» Siehe auch: kulturshaker.de: „Machtkritische 

Ansätze“, https://kulturshaker.de/paedagogik-der-

begegnung/machtkritische-ansaetze/

Mikroagressionen

	» „Unter Mikroaggressionen werden die Folgen 

bewusster und unbewusster Akte verstanden, 

die durch offene und subtile Botschaften 

strukturell diskriminierte Menschen wiederholt 

und nadelstichartig verletzen, indem sie sie als 

abweichend von der dominanten Norm darstellen, 

stereotypisieren, entwürdigen und symbolisch 

ausschließen. Beispiele für Mikroaggressionen 

sind Alltagsrassismen.“

Literaturangabe

	» IDA e.V. – Glossar: https://www.idaev.de/

recherchetools/glossar?tx_dpnglossary_glossar

y%5B%40widget_0%5D%5Bcharacter%5D=M&

cHash=834019a8863861495e42a3328e1d264f 

(Zugriff: 20.10.2021)

Positioniertheit/Positionierung

	» Positionierung meint die gesellschaftliche 

„Verortung einer Person aufgrund unterschiedlicher 

Identitätsmerkmale und die damit einhergehenden 

Erfahrungen z. B. durch Diskriminierungen oder 

Privilegien, die jede Person prägen. So meint die 

Positionierung als weiße genderqueere Person 

zum Beispiel, dass eine Person im System 

Rassismus keine Diskriminierungserfahrungen 

machen kann, sondern viele Vorteile und Privilegien 

genießt, während sie im System Sexismus durch 

ihre Genderidentität Benachteiligungen und 

Diskriminierungen erfahren kann“ (Glossar quix-

kollektiv). Jenseits der individuellen Betrachtung 

verweist der Begriff „Positionierung“ im 

Kontext von Machtverhältnissen auf strukturelle 

Dimensionen. Die materielle Dimension 

gesellschaftlicher Positionierung meint, dass 

hiermit Ressourcenverteilung und –zugänge 

einhergehen bzw. hierüber geregelt werden.

Literaturangabe

	» quix-kollektiv – Glossar: https://www.quixkollektiv.

org/glossar/allgemeines-glossar/ (Zugriff: 

20.10.2021)

158 159



Power-Sharing/Powersharing

	» „Powersharing geht einher mit Empowerment 

und heißt wörtlich übersetzt „Macht teilen“. Es 

zielt darauf ab, dass sich privilegierte Menschen 

der Macht- und Unterdrückungsstrukturen der 

Gesellschaft bewusst werden, in der sie leben 

und von denen sie profitieren. Denn diese Vorteile 

existieren nur aufgrund tiefverwurzelter Un-

gleichwertigkeitsvorstellungen wie Rassismus, 

Sexismus und Ableismus. Privilegien, die sich 

dabei herausbilden können, sind beispielsweise 

finanzielle Ressourcen, Netzwerke oder 

der Zugang zu Wissen und Bildung. Beim 

Powersharing geht es darum, Vorteile, die durch 

gesellschaftliche Ungleichheiten entstehen, mit 

Menschen zu teilen, die benachteiligt werden, 

beispielsweise indem man seine Vorteile oder 

seinen Einfluss nutzt, um Plattformen für Personen 

zu schaffen, die in unserer Gesellschaft sonst 

weniger (re)präsent(iert) sind. Eine andere 

Möglichkeit ist es, Räume zur Verfügung zu stellen, 

die marginalisierten Menschen als Schutzraum 

dienen können. Dabei ist es wichtig, mit den 

betroffenen Personen in Kontakt zu kommen und 

zuzuhören, um zu erfahren, was sie benötigen bzw. 

sich tatsächlich wünschen.“ 

Literaturangabe

	» IDA e.V. – Glossar: https://www.idaev.de/

recherchetools/glossar?tx_dpnglossary_glossary

%5B%40widget_0%5D%5Bcharacter%5D=P&cHa

sh=01eae52f49497c7c5385f8079ae6f1b4 (Zugriff: 

20.10.2021)

Ressourcenorientierung 

	» Ressourcenorientierung meint „eine alltägliche 

Orientierung an dem, was das [Gegenüber] kann 

und den Umständen, in denen die Fähigkeiten und 

Stärke umgesetzt werden können“ sowie daran, 

wie das Gegenüber diese Fähigkeiten aktiviert 

bzw. lernt zu aktivieren (nach Flory/BafF 2017, 

angelehnt an Hantke: S. 55). Es geht hierbei nicht 

darum, Probleme des Gegenübers schönzureden, 

sondern „zu ermöglichen, sich auf etwas anderes 

zu konzentrieren und erst einmal einen Boden 

zu schaffen, von dem aus Probleme betrachtet 

werden können“ (Hantke/Görges 2012: S. 154). 

„Ressourcen“ bezieht sich hier auf Gelerntes, 

Erfahrenes und Unterstützendes und beinhaltet 

diverse Kraftquellen wie bspw. soziale Beziehungen, 

familiäre/zeitliche/finanzielle Ressourcen, 

Privatsphäre, Spiritualität, zur Verfügung stehende 

Hilfsangebote oder Charaktereigenschaften.

Literaturangabe

	» Flory, Lea/BAfF e.V. (2017): Traumasensibler 

und empowernder Umgang mit Geflüchteten. Ein 

Praxisleitfaden, Berlin.

	» Hantke/Görges (2012): Handbuch 

Traumakompetenz. Basiswissen für Therapie, 

Beratung und Pädagogik, Paderborn: Jungfermann.

Safer Spaces

	» Unter Safer Spaces verstehen wir „Schutz- 

und Communityräume für Menschen, 

die ähnliche Marginalisierungs- und 

Diskriminierungserfahrungen machen. Räume, um 

sich zu begegnen, auszutauschen und wohlzufühlen 

ohne die Sorge, sich erklären zu müssen oder 

konfrontiert zu werden mit Unverständnis oder 

(weiteren) gewaltvollen Erfahrungen“ und in denen 

dadurch ggf. das Sprechen über und Teilen von 

individuelle(n) und kollektive(n) Erfahrungen 

erleichtert wird.  Dies können also bspw. Räume/

Angebote sein, die nur für Menschen, die negativ 

von Rassismus und/oder Sexismus betroffen 

sind, zugänglich sind. Die Verwendung von 

Safer Space anstelle von Safe Space hat sich 

durchgesetzt, um zu markieren, dass auch in 

dieser Art Räume Verletzungen stattfinden und 

ein Raum nie vollkommen sicher und immer von 

Machtverhältnissen durchzogen ist.

Literaturangabe

	» Glossar Queerulant_in e.V.: https://www.

queerulantin.de/materialien/glossar/ (Zugriff 

01.12.2021)

Selbstregulation

	» Nach Sequeira beschreibt Selbstregulation „die 

Kompetenz, innerhalb der eigenen Möglichkeiten 

und mit Unterstützung des Gesamtumfelds gut für 

sich und für andere zu sorgen.“ Es geht um die 

Möglichkeit zur Regulation von Körper, Fühlen, 

Denken und Verhalten, wofür ein angemessenes 

Maß an sowohl Energie als auch Ruhe vonnöten 

ist. Diese Regulation ermöglicht letztlich die 

erfolgreiche Alltagsbewältigung und physisches 

und psychisches Wohlergehen (Sequeira 2015: S. 

324). Charf nennt in diesem Zusammenhang bspw. 

die Fähigkeiten, „sich bei emotionalem Aufruhr 

selbst zu beruhigen“, „eine Pause zwischen Reiz 

und Reaktion zu machen“ oder „die Aufmerksamkeit 

auszurichten und zu halten“ (Charf 2018: S. 35). 

Literaturangabe

	» Charf, Dami (2018): Auch alte Wunden können 

heilen. Wie Verletzungen aus der Kindheit unser 

Leben bestimmen und wie wir uns davon lösen 

können, München: Kösel.

	» Sequeira, Dileta (2015): Gefangen in der 

Gesellschaft – Alltagsrassismus in Deutschland. 

Rassismuskritisches Denken und Handeln in der 

Psychologie, Marburg: Tectum. 

Trans*

	» Angelehnt an den Begriff Transgender verwenden 

wir trans* in der Anlehnung an den Begriffswandel, 

den Transgender in den 1990er Jahren vollzogen hat 

und diverse Variationen von Geschlechternormen 

und -erwartungen mit einschließt, beispielsweise 

Nicht-Binäre Menschen, Gendernonconforming 

und Genderqueere Positionierungen. Somit wird 

trans* als vereinfachte Kategorie sehr komplexer 

gesellschaftlicher Positionierungen verwendet, 

für Menschen, bei denen der bei denen das 

bei Geburt zugeschriebene Geschlecht mit 

der wirklichen geschlechtlichen Identität nicht 

übereinstimmt.. Der Stern weist auf die vielzähligen 

Expansionsmöglichkeiten hin, die nach der Vorsilbe 

verwendet wurden und werden (Stryker 2017: 36-

42). Seit den 1960er Jahren durchläuft der Begriff 

immer wieder neue Wandlungen und wir sind uns 

bewusst, dass die hier aufgeführte Definition sich 

jederzeit ändern kann.

Literaturangabe

	» Stryker, Susan (2017): Transgender History. The 

Roots of Todays Revolution. New York: Seal Press, 

S. 36-42.

traumainformiert/traumasensibel

	» Mit traumainformierten Ansätzen bezeichnen 

wir hier Ansätze, die über Wissen zu Trauma 

und Traumaerleben sowie dessen Ursachen 

und Folgen verfügen und diese Perspektive 

beim Blick auf Individuum und Gesellschaft zu 

Grunde legen. Von traumasensiblem Arbeiten 

sprechen wir bspw. im Zusammenhang mit der 

bewussten Anwendung spezifischer Methodik oder 

Prinzipien der Raumgestaltung in pädagogischer 

Begegnung. Hierbei geht es u.a. um die (Wieder-)

Herstellung von Sicherheit und die Ermöglichung 

von Selbstwirksamkeitserfahrung, Reduktion 

von Stress und Belastung bzw. Zentrierung von 

Selbstsorge sowie die Vermeidung von bzw. den 

Umgang mit retraumatisierender Erfahrung durch 

bspw. Gewalt und Trigger.

Literaturangabe

	» Für traumapädagogische Standards siehe bspw. 

Fachverband Traumapädagogik e.V.: https://

fachverband-traumapaedagogik.org/start.html

160 161





  B
EG

EG
NU

NG
EN
, 

BE
RÜ

HR
U
N
G
E
N
, 

 B
EW

EG
UN
GE
N 



  B
EG

EG
N

BE
RÜ

HR
 B

EW
EG

UN
GE
N 


